



# حقوق الطبع محفوظة للمؤلف

الطبعة الثانية ١٤٤٥هـ ٢٠٢٣م



شرحها فضيان الثيخ المحدث الدكتور سكايسم بن عيد الحصارلي كان الذله، وعَفاعنه بمنه وكرمه



به ثقتي، وعليه اعتمادي واستنادي

# مقالامه

إن الحمد لله؛ نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا: من يهده الله؛ فلا مضل له، ومن يضلل؛ فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له.

وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

فإن «الأربعين النووية» كتاب طار ذكره في الآفاق؛ فأكب الناس عليه، وصار مفزعهم إليه، واعتنى بحفظه الطلاب، وشرحه كثير من أهل العلم السابقين، وشاركهم في هذا الفضل قليل من اللاحقين.

وقد رغب إليَّ كثير من إخوان العلم والمنهج ومحبي السُّنَة النبوية في أقطار شتى: أن أضع لهم شرحاً وسيطاً يصلح أن يتعلمه الصغار، ويستفيد منه الكبار: يوصل إلى المطلوب بأيسر طريق، ويحقق المرغوب بأوضح عبارة؛ فأجبتهم إلى سؤلهم؛ فمثلهم لا يسعني مخالفتهم، ولا يمكنني معارضتهم:

فلم يبق من متع الدنيا إلا إخوان ناصحون: إن غبت حفظوك، وبالحقِّ نصر وك.

وإن حضرت أعانوك:

إن وجدوا خيرًا؛ حمدوا الله الذي تَتِمُّ بنعمته الصالحات.

وإن وجدوا خطأ؛ صححوا.

وإن وجدوا عيبًا؛ نصحوا.

وإن وافقوا عورة لك؛ ستروا.

أما المتربصون؛ فإن رأوا هفوة؛ صرخوا وصاحوا؛ مثل أزبِّ العقبة؛ نسأل الله حسن العقبي.

و مما صحَّ عن النبي ﷺ: «اللهم إني أعوذ بك ... ومن خليل ماكر: عينه تراني، وقلبه يرعاني؛ إن رأى حسنة دفنها، وإذا رأى سيئة أذاعها»(١).

وقد استخلصت هذا الشرح من شروح العلماء؛ فاقتنصت منها فرائد، وغنمت منها فوائد، وزدت عليها ما فتح الله جَلَّجَلَالُهُ علينا، ونظمته جميعًا في هذا الشرح الوجيز دررًا، وسميته «الأفنان الندية شرح الأربعين النووية»؛ لينهل منها القارئ بِيُسْرٍ؛ فيفرح بذلك وَيُسَرُّ، والله الموعد، وهو الهادي للحق.

وكتبه أبو أسامة سليم بن عيد الهلالي ضحى يوم الإثنين منتصف ربيع الأول سنة ١٤٣١ هـ في مكتبتي العامرة بعلوم الكتاب والسنة في عهان البلقاء عاصمة جند الأردن من بلاد الشام المحروسة

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في «الدعاء» (١٣٣٩) من حديث أبي هريرة رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ، وجوّد إسناده شيخنا الإمام الألباني رَحِمَةُ اللَّهُ في «الصحيحة» (٣١٣٧).

# الحديث الأول عُنِي الله الموالي الموالي

عَن أَمِيرِ الْمُؤمِنِينَ أَبِي حَفْصٍ عُمَرَ بِنِ الْخَطَّابِ رَضَالِكُمُّ اللهُ عَالَ: سمعت رَسُولَ الله عَلَيْ يَقُولُ: "إنَّمَا الأَعمَالُ بِالنَّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امرِئٍ مَا نَوَى؛ فَمَن كَانَت هِجرَتُهُ إِلَى اللهُ وَرَسُولِهِ؛ فَهِجرَتُهُ إِلَى اللهُ وَرَسُولِهِ، وَهَن كَانَت هِجرَتُهُ إِلَى الله وَرَسُولِهِ، وَهَب كَانَت هِجرَتُهُ إِلَى الله وَرَسُولِهِ، وَهَب كَانَت هِجرَتُهُ إِلَى الله وَرَسُولِهِ، وَهَب كَانَت هِجرَتُهُ لِدُنيَا يُصِيبُهَا أَو امرَأَةٍ يَنكِحُهَا؛ فَهِجرَتُهُ إِلَى مَا هَا جَرَ إِلَيهِ».

رَوَاهُ إِمَامًا الْمُحَدِّثِينَ:

أَبو عَبدِ الله مُحَمَّدُ بنُ إِسهَاعِيل بن إِبرَ اهِيم بن المُغِيرَة بن بَردِزبَه الجُعفِيُّ البُخَارِيُّ.

وَأَبُو الْحُسَينِ مُسلِمٌ بِنُ الْحَجَّاجِ بِن مُسلِم القُشَيرِيُّ النَّيسَابُورِيُّ وَيَّا رَضَّالِيَّهُ عَنْهُا فِي «صَحِيحَيهِ عَا» اللَّذينِ هُمَا أَصَحُّ الكُتُبِ المُصَنَّفَةِ.

# \*توثيق الحديث:

أخرجه البخاري (١)، ومسلم (١٩٠٧).

\*منزلة الحديث:

وقد تواتر النقل عن الأئمة في تعظيم قدر هذا الحديث، وأنه ليس في

أخبار النبي ﷺ شيء أجمع وأغنى وأكثر فائدة منه؛ لأنه من الأحاديث التي عليها مدار الإسلام.

واستحب العلماء أن تستفتح المصنفات بهذا الحديث، وممن ابتدأ به أول كتابه الإمام أبو عبدالله البخاري.

وقال عبدالرحمن بن مهدي: «ينبغي لكل من صنف كتابًا: أن يبتدئ فيه بهذا الحديث؛ تنبيهًا للطالب على تصحيح النية»(١).

قال الإمام أحمد رَحِمَهُ أللهُ: «أصول الإسلام على ثلاثة أحاديث: حديث عمر: «إنها الأعهال بالنيات»، وحديث عائشة رَضِوَ اللهُ عَنْهَا: «مَن أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه؛ فهو رَدُّ»، وحديث النعهان بن بشير: «الحلال بيِّن، والحرام بيِّن» (۲).

قال النووي رَحِمَهُ اللَّهُ: «أجمع المسلمون على عِظَم موقع هذا الحديث، وكثرة فوائده، وصحته»(٣).

قال العراقي رَحِمَهُ اللَّهُ: «هذا الحديث قاعدة من قواعد الإسلام حتى قيل: إنه: ثُلُث العلم، وقيل: رُبُعه، وقيل: خُمُسه، وقال الشافعيُّ وأحمدُ: إنه ثلث الإسلام»(٤).

<sup>(</sup>١) «شرح الأربعين النووية» لابن دقيق العيد (٣).

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٤).

<sup>(</sup>٣) «شرح مسلم» للنووي (١٣/ ٤٧).

<sup>(</sup>٤) «طرح التثريب في شرح التقريب» (١/٦)، وانظر: «شرح الأربعين النووية» لابن دقيق العيد (ص٢).

#### شَكْرِح الأَرْبَعِيْن النَّوَويَّة

وقيل: «ليس في أخبار النبي عَلَيْهُ شيء أجمع وأغنى وأكثر فائدة من هذا الحديث»(١).

#### \*راوي الحديث:

هو ثاني خلفاء المسلمين، وأمير المؤمنين: أبوحفص عمر بن الخطاب نفيل بن عبد العزى بن رياح بن عبد الله بن قرط بن رزاح بن عدي بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر العدوي القرشي رَضَّوَلِلَّهُ عَنْهُ.

كان من أشراف قريش، يلتقي نسبه مع رسول الله عَيَالِيَّة في كعب بن لؤي.

وكان يقول فيهما: «هذان السمع والبصر» (٢).

شهد المشاهد كلها إلا سفر الهجرة، وولي الخلافة بعد الصديق رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ بعهد منه؛ فقام بها خير قيام بعده.

واتفقوا على تسميته بالفاروق؛ لفرقانه بين الحق والباطل بإسلامه؛ حيث كان إسلامه عزًّا أظهر الله به الإسلام.

عن عبد الله بن مسعود رَضِوَالله عنه ؛ قال: «ما زلنا أعزة منذ أسلم

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱/ ۱۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٤/ ٣١١) من حديث عبد الله بن حنطب، وانظر «الصحيحة» (١٨).

عمر (۱).

وله فضائل جمة: أعلاها وأغلاها وأفضلها: أن رسول الله ﷺ بشرّه بالجنة.

واستشهد رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ في مسجد رسول الله عَلَيْهُ فجرًا؛ حيث طعنه أبو لؤلؤة المجوسي -لعنه الله-، وقد كبَّر لصلاة الفجر، لأربع بقين من ذي الحجة سنة ثلاث وعشرين من الهجرة.

ودفن مع صاحبيه: رسول الله ﷺ وأبي بكر رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ في حجرة عائشة رَضَاً لِللَّهُ عَنْهَا، فكانت خلافته رَضَاً لِلَّهُ عَنْهُ عشر سنين، وستة أشهر، وأيامًا.

#### \* غريب الحديث:

الحفص: الأسد يكنى: أباحفص، ويسمى شبله: حفصًا، وبها كنّى أمير المؤمنين الفاروق عمر بن الخطاب رَضِوَ اللَّهُ عَنْهُ.

إنَّا: تفيد الحصر -على الصحيح- عند جماهير المحققين من أهل اللغة والأصول.

ومعناه: قصر موصوف على صفة، وإثبات الحكم في المحصور، ونفيه على عداه.

الأعمال: أعمال الجوارح كلها؛ فيدخل في ذلك الأقوال؛ فإنها عمل اللسان -غير النطق بالشهادتين؛ فإنها قول اللسان - وهو من الجوارح، ولم تدخل أعمال القلوب؛ لأنها النية

النية: قصد الشيء مقترنًا بفعله.

(١) أخرجه البخاري (٣٦٨٤ و ٣٨٦٣).

وهي في كلام العلماء على نوعين:

الأول: تمييز العبادات بعضها عن بعض؛ كتمييز صلاة الظهر عن صلاة العصر، وصيام رمضان عن غيره.

أو تمييز العبادات من العادات؛ كغسل الجنابة من غسل التبرد والتنظيف. وهذه النية توجد كثيرًا في كلام الفقهاء وفي كتبهم.

الآخر: بمعنى تمييز المقصود بالعمل، هل هو الله وحده لا شريك له، أم عيره، أم الله وغيره؟

وهذه هي النية التي يكثر ذكرها في كلام رسول الله على وتقع في كلام الله على وتقع في كلام الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بلفظ الإرادة؛ كها في قوله تعالى: ﴿مِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلْأَخِرَةَ ﴾ [آل عمران: ١٥٢]. وهذه النية التي يتكلم عليها السلف الصالح المتقدمون، ومدارها على الإخلاص وتوابعه.

الهجرة: الترك لغة.

وفي الشرع: ترك ما نهى الله جَلَّجَلَالُهُ ورسوله ﷺ عنه.

وقد وقعت في الإسلام على وجهين:

الأول: الانتقال من دار الخوف إلى دار الأمن؛ كما في هجرتي الحبشة، وابتداء الهجرة إلى المدينة النبوية.

الثاني: الانتقال من دار الكفر إلى دار الإسلام؛ كما كان بعد أن استقر الرسول على الله النبوية.

فهجرته إلى الله: إلى دينه اتباعًا ونصرة وعماً ودعوة، والوصول إلى رضوانه والجنة.

ورسوله: أي: محمد بن عبد الله عَلَيْكَةٍ.

والمراد: أن يهاجر إليه في حياته؛ ليكون في معيته؛ لنصره، وتوقيره، والتعلم منه، والتأسى بسنته.

وأما الهجرة إليه بعد وفاته: أن يهاجر إلى أتباعه وهم: الطائفة المنصورة والفرقة الناجية: أهل السنة والجهاعة، وأتباع الحديث والأثر، وإلى مكان إقامة شريعته، وتحكيم دينه، وتطبيق سنته.

وهذا قد بلغ الغاية الأسمى، ووصل المحل الأعلى، ووقع أجره على الله -عز شأنه-.

ومن كانت هجرته إلى دنيا: من الدنو؛ أي: القرب، سميت بذلك؛ لسبقها للأخرة.

يصيبها: يحصلها.

امرأه: أنثى.

ونكتة الاهتمام: الزيادة في التحذير منها؛ لأن الافتتان بها أشد.

والمرأة من متاع الدنيا، بل خير متاعها: امرأة صالحة.

وخصت المرأة؛ لكثرة تعلق الرغبات بها، فكأنها في كفة وسائر متاع الدنيا وشهواتها في كفة أخرى.

يتزوجها: ينكحها.

#### شكر الأربعين البووية

فهجرته إلى ما هاجر إليه: من المتاع الزائل، وفيه إشارة إلى تحقير طلب أمر الدنيا والحرص عليها، وذمّ من فعل ذلك، وبيان انحطاط رتبة مريدها بالهجرة.

#### \* موضوع الحديث:

بيان منزلة النية من الأعمال.

#### \* الشرح الإجمالي:

في هذا الحديث الجامع: يبين رسول الله على منزلة النية من الأعمال، وأنها شاملة لها: لا يتخلف شيء عنها، ولا يخلو منها؛ فمدارها على النية صحة و فسادًا، و ثوابًا و عقابًا.

وهذا ترغيب من النبي على للعبد في السمو بنيته؛ فلا يبتغي غير وجه الله، والدار الآخرة، ويتجنب القصد الدون، والمراتب الحقيرة.

ثم ضرب رسول الله عَلَيْ مثالاً بالهجرة؛ لأهميتها، ولتقاس عليها بقية الأعمال:

فالمهاجرون يتركون بلادهم وأموالهم وأهليهم، وينتقلون إلى ديار الإسلام أو بلاد الأمن، ولكن نياتهم شتّى، ومقاصدهم مختلفة، ولذلك تتفاوت أجورهم، وتتفاضل منازلهم:

فمن هاجر إلى الله ورسوله بلغ أجلَّ الغايات، وأدرك أعلى الدرجات.

ومن جعل هجرته للدنيا وشهواتها؛ فهجرته إلى ما هاجر إليه،

وليس له في الآخرة من نصيب.

#### \*فقه الحديث:

١- الردعلى من يحوِّل خطبة الجمعة -أو الخطب الجوامع- إلى حالة طوارئ، ونشرة أخبار سياسية حماسية؛ فإن رسول الله على خطب بهذا الحديث على المنبر، وكذلك فعل عمر رَضَاً لِللهُ عَنْهُ؛ كما عند البخاري.

فدلَّ على أن الخطب الجوامع ينبغي أن تكون فيما ينفع الناس في آخرتهم، وما يسعدهم ويعلمهم في دنياهم.

٢- لابد من النية في الأعمال سواء أكانت مقصودة لذاتها كالصلاة
 مثلاً - أو وسيلة لغيرها كالطهارة؛ وذلك لأن الإخلاص لا يتصور
 وجوده دون نية.

ولا أعلم بين أهل العلم خلافًا في ذلك إلا في الوسائل، وأما المقاصد فكلمتهم فيها سواء.

ولكن حصل خلاف في اقتران النية بأول العمل.

٣- النية محلها القلب دون اللسان باتفاق أئمة المسلمين في جميع العبادات: الطهارة، والصلاة، والزكاة، والصيام، والحج، والعتق، والجهاد وغير ذلك.

والتلفظ بها بدعة ضلالة، وقد وهم من زعم: أن ذلك جائز في الحجِّ دون غيره؛ لأنه لم يفرق بين التلبية والنية.

#### شكر الأربعين البووية

وقد بسط أحكامها شيخ الإسلام ابن تيمية رَحِمَهُ اللَّهُ في رسالة مفردة (١).

٤ - الأعمال الصالحة بالنيات الصالحة، والنية الحسنة لا تجعل المنكر
 معروفًا، ولا البدعة سنة، فكم من مريد الخير لن يبلغه.

٥ - الإخلاص لله شرط في قبول العمل، فإن الله لا يقبل من العمل
 إلا أخلصه وأصوبه:

أما أخلصه؛ فم كان لله جَلَّجَلَالُهُ وأما أصوبه؛ فم كان موافقًا للسنة الصحيحة.

٦- التحذير من الرياء والسمعة والعمل الأجل الدنيا الفانية أو
 الشهوات العارضة؛ فإن ذلك يجبط العمل.

٧- الناس يتفاوتون في نياتهم، ولكل امرئ ما نوي.

۸−وجوب الهجرة من بلاد الشرك إلى بلاد الاسلام، وأن ذلك من أعظم الطاعات، وأفضل القربات.

ولذلك؛ فالإقامة في ديار الكفر -كالدول الغربية الكافرة - لا يحلُّ إلا لضرورة أو حاجة لا توجد في بلاد المسلمين، ومع ذلك يجب أن ينوي عدم الإقامة الدائمة.

9- حسن تعليم النبي عليه وكمال بلاغته، وتمام بيانه: حيث يذكر الأصول والقواعد الكلية، ثم يوضحها، ويقررها بالمثال الواضح الصريح.

 <sup>(</sup>١) وقد صنفت في ذلك رسالة مبسوطة؛ هي: «الدرر المضية في أحكام الإخلاص والنية»:
 رتبتها على أبواب الفقة على نحو صحيح البخاري؛ يسر الله إتمامها على خير وبركة.

#### **\*تكميل**:

بدأ المصنف بهذا الحديث لأمور؛ منها:

١ - أن تصنيف الكتب العلمية عبادة؛ تستوجب إخلاص العمل لله
 عـز وجـل، فقدمـه بين يدي هـذا الجمـع المبارك مـن الأحاديث النبوية.

٢- اقتداءًا بقول الأئمة؛ كما نقله عنهم الخطابي رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «ينبغي لمن صَنَّف كتابًا أن يبتدئ بهذا الحديث؛ تنبيهًا على تصحيح النية».

وقال ابن مهدي رَحِمَهُ أللهُ: «من أراد أن يصنف كتابًا؛ فليبدأ بهذا الحديث. وقال: «لو صنفت كتابًا؛ لبدأت في كل باب منه بهذا الحديث».

٣- اقتداءًا بفعلهم؛ فإن الإمام البخاري رَحِمَهُ ٱللَّهُ وغيره من المصنفين ابتدأوا به.



# 

عَن عُمَر رَضِ اللهُ عَنهُ - أَيضًا - ؛ قَالَ: بَينَمَا نَحنُ جُلُوسٌ عِندَ رَسُولِ الله عَن عُمَر رَضِ اللهُ عَلَيْنَا رَجُلُ: شَدِيدُ بَيَاضِ الثِّيَابِ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعِرِ، لَا يُرَى عَلَيهِ أَثَرُ السَّفَرِ، وَلَا يَعرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ، حَتَّى جَلَسَ إلى النَّبِيِّ عَلَيْهِ فَأَسنَدَ رُكبَتَيهِ إلى رُكبَتيه، وَوَضَع كَفَيهِ عَلَى فَخذَيهِ.

وَقَالَ: يَا مُحَمَّد! أُخبِرنِي عَن الإِسلَام؟

فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ: «الإِسلَامُ: أَن تَشهَدَ أَن لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَنَّ مُخَمَّدًا رَسُولُ الله، وَتُقِيمَ الصَّلَاةَ، وَتُوتِيَ الزَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتُحَمَّدًا رَسُولُ الله، وَتُقِيمَ الصَّلَاةَ، وَتُحْرِيَ الزَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُبَجَ البَيتَ إِن استَطَعت إلَيهِ سَبِيلًا».

قَالَ: صَدَقت.

قَالَ: فَعَجِبنَا لَهُ: يَسأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ!.

قَالَ: فَأَخبِرنِي عَن الإِيمَانِ؟.

قَالَ: «أَن تُؤمِنَ بِالله، وَمَلائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَاليَومِ الآخِرِ، وَتُؤمِنَ بِالقَدَدِ: خَدِهِ وَشَرِّهِ».

قَالَ: صَدَقت.

قَالَ: فَأَخبِرنِي عَن الإحسَانِ؟

قَالَ: «أَن تَعبُدَ الله؛ كَأَنَّك تَرَاهُ، فَإِن لَمْ تَكُن تَرَاهُ؛ فَإِنَّهُ يَرَاك».

قَالَ: فَأَخبِرنِي عَن السَّاعَةِ؟.

قَالَ: « مَا المَستُولُ عَنهَا بِأَعلَمَ مِن السَّائِل».

قَالَ: فَأَخبرنِي عَن أَمَارَاتِهَا؟.

قَالَ: « أَن تَلِدَ الأَمَدةُ رَبَّتَهَا، وَأَن تَرَى الْحُفَاةَ العُرَاةَ العَالَـةَ رِعَـاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُـونَ فِي البُنيَـانِ».

ثُمَّ انطَلَقَ؛ فَلَبِثنَا مَلِيًّا، ثُمَّ قَالَ: « يَا عُمَرُ! أَتَدرِي مَن السَّائِلُ؟».

قَلَت: الله وَرَسُولُهُ أَعلَمُ.

قَالَ: «فَإِنَّهُ جِبرِيلُ أَتَاكُم يُعَلِّمُكُم دِينَكُم».

رَوَاهُ مُسلِمٌ.

\*توثيق الحديث:

أخرجه مسلم (٨).

وهو من أفراده دون البخاري.

قال مقيده أبو أسامة الهلالي -كان الله له-:

وله مقدمة منهجية لطيفة يحسن معرفتها:

عن يحيى بن يعمر؛ كان أول من قال في القدر بالبصرة معبد الجهني، فانطلقت أنا وحميد بن عبد الرحمن الحميري حاجّين -أو معتمرين-.

## شئح الأربعين البووية

فقلنا: لو لقينا أحدًا من أصحاب رسول الله ﷺ؛ فسألناه عما يقول هؤ لاء في القدر؟

فوافق لنا عبد الله بن عمر بن الخطاب رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ داخـالاً المسجد، فاكتنفتـه أنـا وصاحبـي:

أحدنا عن يمينه.

والآخر عن شماله.

فظننت: أن صاحبي سَيكِلُ الكلام إليَّ؛ فقلتُ: يا أبا عبد الرحمن! إنه قد ظهر قِبَلنا ناس يقرءون القران، ويتفقرون العلم -وذكر من شأنهم-، وأنهم يزعمون: أن لا قدر، وأن الأمر أنف.

قال: إذا لقيت أولئك؛ فأخبرهم: أني بريء منهم، وأنهم برآء مني، والذي يحلف به عبد الله بن عمر؛ لو أن لأحدهم مثل أحد ذهبًا؛ فأنفقه؛ ما قبله الله منه؛ حتى يؤمن بالقدر.

ثم قال: حدثني عمر بن الخطاب رَضَوَّلِلَّهُ عَنْهُ؛ قال: بينها نحن جلوس عند رسول الله عَلَيْهُ فذكر الحديث بطوله.

#### \* منزلة الحديث:

قال القاضي عياض رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «هذا حديث عظيم: قد اشتمل على جميع وظائف الأعمال الظاهرة والباطنة، وعلوم الشريعة كلها راجعة إليه، ومتشعبة منه»(١).

<sup>(</sup>١) «الإكمال» للقاضي عياض (١/ ٢٠٤).

قال ابن رجب رَحْمَهُ اللَّهُ: «هـو حديث عظيم الشأن جدًّا، يشتمل على شرح الدين كله؛ ولهـذا قال النبي على شرح الدين كله؛ ولهـذا قال النبي على شرح الدين كله؛ ولهـذا قال النبي على الله ودرجة الإحسان، ودرجة الإحسان، ودرجة الإحسان، فجعل ذلك كله دينًا »(١).

قال القرطبي رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «فيصلح في هذا الحديث أن يقال فيه: إنه أمُّ السنة؛ لما تضمنه من جمل علم السنة، كما سميت الفاتحة: أمُّ القرآن؛ لما تضمنته من جمل معانى القرآن» (٢).

#### \* راوي الحديث:

تقدمت ترجمة عمر بن الخطاب رَضِيَالِيُّهُ عَنْهُ في الحديث الأول.

وأما عبد الله بن عمر بن الخطاب رَضَالِلهُ عَنْهُ؛ فهو أبو عبد الرحمن: أحد كبار الصحابة الكرام عليًا ودينًا، شهد الخندق وما بعدها من المشاهد، وهو من أهل بيعة الرضوان، أثنى عليه النّبيُّ عَلَيهٌ، ووصفه بالصلاح، وهو من أكثر الصحابة رَضَالِلهُ عَنْهُمُ حديثًا، وكان ضابطًا له: لا يزيد ولا ينقص. وله فضائل شهيرة، ومناقب كثيرة، وكان متبعًا لآثار النّبيّ عَلَيهٌ سفرًا وحضرًا: يسأل عها غاب عنه من قول أو فعل من حضره، وكان شديد

توفي رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ في مكة سنة (٧٣هـ) - وقيل: (٧٤هـ)-

التَّحـرِّي والاحتياط في فتـواه، وكل ما يفعله ويباشره بنفسـه.

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ٥٣).

وأصل هذه الكلمة الوجيزة من كلام شيخ الإسلام أحمد بن تيمية رَحِمَهُ اللَّهُ في كتابه الفذ: «العبودية» (ص٢٤-٢٥).

<sup>(</sup>٢) «المفهم شرح مسلم» للقرطبي (١/ ١٥٢).

\* موضوع الحديث:

تعليم الدين بطريقة السؤال والجواب.

\* غريب الحديث:

ذات يوم: أي في يوم من الأيام.

طلع علينا: ظهر علينا.

رجل: هـو جبريـل عَلَيْهِ السَّلَامُ: أتـى إلى النبـي ﷺ بصـورة رجـل لا يعرفونـه.

شديد بياض الثياب: عليه ثياب رجل عادي.

شديد سواد الشعر: أي أنه شاب.

لا يرى عليه أثر السفر: لا يرى عليه علامة السفر ووعثاؤه:

هیئته: بیضاء، و شعره: أسود؛ فلو كان مسافرًا؛ لظهر علیه ما یدل على ذلك.

لا يعرفه منا أحد: ليس من أهل المدينة النبوية؛ فهو غريب.

جلس إلى النبي عَيْكِيَّةٍ: كان جلوسه ملاصقًا للنَّبِيِّ عَيْكِيَّةٍ.

أسند ركبتيه إلى ركبتيه: أي: كان جلوسه مقابلًا للنَّبيِّ ﷺ وجهًا لوجه.

ووضع يديه على فخذيه: أي: وضع هذا الرجل كفيه على فخذي رسول عَلَيْقَهُ عَلَى فخذي رسول عَلَيْقَهُ عَلَى فخذي السول عَلَيْقَهُ عَلَى عَلَى فخذي أبي هريرة رَضِوَلِيَّهُ عَنْهُ مقرونًا مع أبي ذر رَضِوَلِيَّهُ عَنْهُ عند النسائي (٨/ ١٠١) بإسناد صحيح، وفيه: «حتى وضع

يده على ركبتي رسول الله ﷺ.

وقال: يا محمد: ليوهم أنه أعرابي؛ لأن الأعراب ينادون النَّبيِّ عَلَيْكُ باسمه.

أخبرني عن الإسلام: أي: ما هو الإسلام؟.

أن تشهد: أن تقرَّ وتعرف بلسانك وقلبك؛ فلا يكفي اللسان لوحده دون إقرار القلب وأطمئنانه.

فعجبنا له: يسأله ويصدقه: أصابنا العجب من حاله؛ فهو يسأل سؤال العارف المصدق.

أماراتها: علاماتها وأشراطها.

أن تلد الأمة ربتها: إخبار عن كثرة السراري وأولادهن، أو انتشار عقوق الوالدين.

والأخير هو الراحج؛ لحديث أبي هريرة مرفوعًا: «اللهم إني أعوذ بك من جار السوء...ومن ولد يكون عليَّ ربًّا...»(١).

الحفاة: جمع حافٍ؛ وهو: من لا نعل له في رجليه.

العراة: جمع عارٍ؛ وهو: من لا ثياب على جسده.

العالة: جمع عائل؛ وهو: الفقير.

رعاء الشاء: جمع راع، وهو: الحافظ.

والشاء: جمع شاة؛ وهي: واحدة الماعز أو الضأن.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٦).

مليًّا: وقتاً غير قصير.

\* الشرح الإجمالي:

في ذات يوم جلس الصحابة رَضَالِلَهُ عَنْهُمُ حول رسول الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَمُهُمُ وحول رسول الله ليعلمهم أمور دينهم، فظهر رجل شاب غريب؛ فعمد إلى رسول الله عَلَيْهُ وجلس مقابلة له، وجعل يسأل رسول الله عَلَيْهُ أسئلة العارف المصدق.

سأله عن الإسلام.

وعن الإيمان.

وعن الإحسان.

وعن الساعة وأشراطها.

ورسول الله ﷺ يجيبه، وهو في كل ذلك يقول لرسول الله ﷺ: صدقت.

ثم ذهب الرجل تاركًا المجلس، وبعد فترة؛ قال رسول الله على لعمر: «أتدري من السائل؟»، فلم يعرفه عمر رَضَالِللهُ عَنْهُ؛ بل أسند علم ذلك إلى الله ورسوله؛ فاخبره رسول الله على أن السائل هو جبريل الأمين جاء على هيئة رجل؛ ليعلم المسلمين دينهم.

\* فقه الحديث:

١ - بيان فضل مجالس العلم؛ فإنها رياض الجنة؛ حيث يذكر فيها الله
 جَلَّجَلَالُهُ، ويتعلم الكتاب والسنة وهدي السلف الصالح.

٧- العلم يؤتى، وأهل العلم يرحل إليهم؛ لطلب العلم عليهم.

٣- استحباب السؤال في العلم، ولذلك؛ قال الله تعالى: ﴿فَسَّعُلُواْ أَهْلَ اللهُ تَعَالَى: ﴿فَسَّعُلُواْ أَهْلَ اللهُ تَعَالَى: ﴿فَسَّعُلُواْ أَهْلَ اللهُ تَعَالَى: ﴿فَسَعُلُواْ أَهْلَ اللهُ عَالَى اللهُ عَالِهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَا عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَا عَلَّا ع

٤ - أهمية السؤال عن العلم النافع في الدنيا والآخرة، وترك السؤال
 عما لا فائدة منه.

٥- وينبغي للسائل أن يتحلى بحسن الأدب بين يدي معلمه، وأن يرفق في سؤاله، ولذلك قالوا: الأدب قبل الطلب.

٦- استحباب الدنو من العالم والقرب منه.

٧- حسن السؤال من أسباب تحصيل العلم.

قيل لابن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُ: بم بلغت العلم؟.

قال: «بلسان سئول، وقلب عقول».

وقال الزهري رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «العلم خزانة مفتاحها السؤال».

٨- بيان أركان الإسلام؛ وهي:

- الشهادتان.

- وإقامة الصلاة.

- وإيتاء الزكاة.

- وصوم رمضان.

- وحج البيت لمن استطاع إليه سبيلًا.

٩ - بيان أركان الإيمان، ووجوب الإيمان بها؛ وهي:

- الإيهان بالله.
  - وملائكته.
    - وكتبه.
    - ورسله.
- واليوم الآخر.
- والقدر: خيره وشره.
- ١ وجوب مراقبة الله جَلَّجَلَالُهُ في السر والعلن.
  - ١١- الرسول عَلَيْكُ لا يعلم الغيب.
- ١٢ العالم إذا سُئِل عن شيء لا يعلمه ينبغي أن يقول: لا أعلم.
  - ١٣ للساعة علامات تَدُلُّ على قربها، وأشراط تُعْرَفُ بها.
    - ١٤ ذم تشييد المباني على وجه المباهاة والتفاخر.
- ١٥- فساد الزمان بين يدي الساعة: حيث تضعف الأخلاق،
- ويكثر عقوق الولدين، وتنعكس الأمور، وتختلط حتى يصبح أسافل
- الناس ملوك الأمة ورؤساءها وقادتها، وتسند أزمة الأمور لغير أهلها.
  - ١٦ قدرة الملائكة على التَّشَكُّلِ بصورة البشر.
- ۱۷ ليس للإمام أو نوابه ولا للعالم أو طلابه: أن يحتجبوا دون حاجات الناس ومصالحهم.
  - ١٨ الوصية بطلاب العلم.
- ١٩ اختيار الشيوخ الثقات؛ لأخذ العلم عنهم، والاقتداء بهديهم

#### الأفنان النكرية

وسمتهم؛ كما قال ابن سيرين رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «إن هذا العلم دين؛ فأنظروا عمن تأخذون دينكم»(١).

#### \* تكميل:

١ - هـذا وقد أفردت شرح هـذا الحديث في جزء لطيف أودعته الفوائد التربوية المستنبطة منه سميته: «حلية العالم المعلم وبلغه الطالب المتعلم من حديث جبريل عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ».

٢- في ديباجة الحديث ومقدمته فوائد منهجية عظيمة؛ منها:

أ- حجية منهج السلف الصالح: الصحابة رَضَّالِيَّهُ عَنْهُمُ على من بعدهم، ولذلك رجع التابعون لهم، ووقفوا عند قولهم وفهمهم للكتاب والسنة.

وهذا ما كان يدندن حوله كثيراً شيخنا الإمام الألباني رَحْمَهُ ٱللَّهُ على وجوب التقيد به، والدعوة إليه.

ب- عند ورود النوازل؛ فإنه لا يستقل طالب العلم بنفسه ويخوض
 فيها، بل يرجع على العلماء الكبار الثقات؛ كما قال تعالى:

﴿ وَإِذَا جَآءَهُمُ أَمْرُ مِّنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَا عُواْ بِهِ ۗ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَىٓ أَفُلِى الْأَمْرِ مِنْهُمُ أَلَا مَنْهُمُ أَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا تَعْمُ لُاللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ وَلَا تَعْمُ لُاللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ وَلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ وَلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ وَلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ وَلَا فَصْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ وَرَحْمَتُهُ وَلَوْ لَا فَضْلُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا فَصْلُوا لَهُ مَا اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا فَصْلُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَوْ لَا فَصْلُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَوْلُوا فَضْلُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ وَلَوْلُا فَاللّهُ مُلّمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ لَا اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَوْلُوا فَضْلُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَوْلَوْمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَوْمُ لَلْكُولُولُوا فَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ وَلَهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ الللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ الللّهُ عَلَيْكُمُ الللّهُ عَلَيْكُمُ الللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللل

٣- الأصل أن تردُّ شبهات أهل الأهواء والبدع بالكتاب والسنة

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في «المقدمة - باب أن الإسناد من الدين».

# 

وفهم السلف الصالح؛ كما فعل ابن عمر رَضِوَاللَّهُ عَنْهُا؛ حيث استدل على إبطال شبهة القدرية بحديث جبريل عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ.

وإنها يأتي المعقول كشاهد لأدلة القرآن والسنة، وليس أصلاً؛ فاظفر بهذا الأصل، تنجح وتفلح.

ولذلك قال ابن أبي داود رَحِمَهُ ٱلله في «المنظومة الحائية في عقيدة أهل السنة والجماعة».

تمسك بحبل الله واتبع الهدى ولاتك بدعيًّا لعلك تفلح ودن بكتاب الله والسنن الستي أتت عن رسول الله تنجو وتربح ٤- أن حديث الآحاد الصحيح يفيد العلم، وهو حجة في العقائد والأحكام؛ فحديث جبريل عَلَيْوَالسَّلَامُ حديث آحاد، ومع ذلك استدل به عبد الله بن عمر رَضِوَاللَّهُ عَنْهُمَا في مسألة عقدية محضة.

وفي هذا ردعلى أهل البدع والأهواء ممن لم يحتج بأحاديث الآحاد مطلقًا، أو قصرها على الأحكام الفقهية فقط.

وقد نقضت أصول هذه البدعة في كتابي: «الأدلة والشواهد على وجوب الأخذ بخبر الواحد في الأحكام والعقائد».



# الحديث الثالث



عَن أَبِي عَبدِ الرَّحَنِ عَبدِ الله بنِ عُمَرَ بنِ الخَطَّابِ رَضَيَّلَكُ عَنْهُا؛ قَالَ: سَمِعت رَسُولَ الله عَلَيْ ؛ يَقُولُ: «بُنِي الإسكَرُمُ عَلَى خَمسٍ: شَهَادَةِ أَن لَا الله، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله، وَإِقَامِ الصَّكَرَةِ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ، وَحَجِّ النَّه، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله، وَإِقَامِ الصَّكَرَةِ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ، وَحَجِّ النَّيتِ، وَصَوم رَمَضَانَ».

رَوَاهُ البُخَارِيُّ وَمُسلِمٌ.

\*توثيق الحديث:

أخرجه البخاري (٨)، ومسلم (١٦).

\* منزلة الحديث:

هـذا الحديث أصل عظيم في معرفة الدين، وعليه اعتماده، وقد جمع أركانه في لفظ بليغ وجيز (١).

قال ابن حجر الهيتمي رَحِمَهُ اللَّهُ: «هو حديث عظيم، أحد قواعد الإسلام، وجوامع الأحكام؛ إذ فيه معرفة الدين، وما يعتمد عليه، ومجمع أركانه، وكلها منصوص عليها في القرآن، وهو داخل ضمن

<sup>(</sup>۱) «شرح صحيح مسلم» للنووي (۱/ ١٦٠).

حديث جبريل»(١).

\* راوي الحديث:

تقدمت ترجمة عبدالله بن عمر بن الخطاب رَضِوَاللَّهُ عَنْهُمَا فِي الحديث الثاني.

\* موضوع الحديث:

مباني الإسلام وأركانه.

\*غريب الحديث:

على خمس: على خمسة أركان أو خمس دعائم.

\*الشرح الإجمالي:

بَيَّن رسول الله ﷺ: أن الإسلام بناء يظلِّل صاحبه ويحميه، وأنه يقوم على خمس دعائم وأركان، ولا يثبت البنيان بدونها؛ وهي:

شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله.

وإقام الصلاة.

وإيتاء الزكاة.

وصوم رمضان.

وحج البيت.

\* فقه الحديث:

١ - الإسلام مبني على هذه الأركان؛ فهي كالدعائم لبنيانه؛ فلا يثبت البنيان بدونها، وبقية خصال الإسلام كتتمة البنيان، فإذا فقد

<sup>(</sup>۱) «فتح المبين لشرح الأربعين» للهيتمي (۸۲).

منها شيء؛ نقص البنيان وهو قائم؛ لا ينقض بنقص ذلك، بخلاف نقص هذه الدعائم الخمس، فإن الإسلام يزول بفقدها جميعًا بغير إشكال، وكذلك يزول بفقد الشهادتين.

٢-المراد بالشهادتين: الإيمان بالله ورسوله ﷺ؛ كما في رواية عند
 البخاري تعليقًا.

وبهذا يعلم: أن الإيمان بالله ورسوله داخل ضمن الإسلام.

٣-وأما إقام الصلاة؛ فقد جعلها رسول الله على عمود الإسلام؛ كما في حديث معاذ مرفوعًا: «رأس الأمر: الإسلام، وعموده: الصلاة»(١)؛ فلا يقوم البنيان إلا بعموده، ولا يثبت إلا بعاده، ولو سقط العمود؛ لسقط البنيان، ولم يثبت بدونه.

هذه الدعائم الخمس بعضها مرتبط ببعض، وقد روي: أنه لا يقبل بعضها بدون بعض، ونفي القبول هنا لا يراد به نفي الصحة، ولا وجوب الإعادة بتركه، وإنها من قام بهذه الأركان على وجهها؛ حصل له القبول بهذا المعنى، ومن أتى ببعضها دون بعض؛ لم يحصل له ذلك، وإن كان لا يعاقب على ما أتى به منها عقوبة تاركه، بل تبرأ به ذمته، وقد يثاب عليه -أيضًا-.

ومن هنا يعلم أن ارتكاب بعض المحرمات التي ينقص بها الإيمان تكون مانعة من قبول بعض الطاعات، ولو كان من بعض أركان الإسلام

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲٦١٦)، وابن ماجه (٣٩٧٣)، والنسائي في «الكبرى» (١١٣٩٤)، وأحمد (٥/ ٢٣١)، وهو صحيح لغيره. وانظر (ص٢٥٥).

## شكر الأربعين البووية

بهـذا المعنى الذي ذكرناه؛ كما قال النبي عليه في الحديث الصحيح: «من شرب الخمر لم تقبل له صلاة أربعين صباحًا»(١).

وقوله على الله عن أتى عرافًا، فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين يومًا»(٢).

3-وحديث ابن عمر رَضَوَلَكُ عَنْهُمّا يستدل به على أن الاسم إذا شمل أشياء متعددة لم يزل الاسم بزوال بعضها؛ فيبطل بذلك قول من قال: إن الإيان لو دخلت فيه الأعال؛ للزم أن يزول بزوال عمل مما دخل في مساه، فإن النبي عَلَيْهِ جعل هذه الخمس دعائم الإسلام ومبانيه، وفسر بها الإسلام في حديث جبريل عَلَيْهِ السَّلَامُ، ومع هذا؛ فالمخالفون في الإيان؛ يقولون: لو زال من الإسلام خصلة واحدة أو أربع خصال سوى الشهادتين لم يخرج بذلك من الإسلام.

وقد ضرب العلماء مثل الإيمان بمثل شجرة لها أصل وفروع وشعب: فاسم الشجرة: يشتمل على ذلك كله، ولو زال شيء من شعبها وفروعها لم يزل عنها اسم الشجرة، وإنها يقال: هي شجرة ناقصة، وغيرها أتم منها.

وقد ضرب الله مثل الإيهان بذلك في قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كَالِمَةَ طَيِّبَةَ كَثَلَمَ مَثَلًا اللَّهُ مَثَلًا كَالِمَةَ طَيِّبَةً كَثَلَمَ مَثَلًا اللَّهُ مَثَلًا اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُلّمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وبأصلها: التوحيد الثابت في القلوب.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٠٠٣) من حديث ابن عمر رَضَالِلَّهُ عَنْهُا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٦٩) من حديث جرير بن عبد الله رَضَالِيَّكُ عَنْهُ.

وأُكُلِها: هو الأعمال الصالحة الناشئة منها.

وضرب النَّبي عَلَيْهُ مثل المؤمن والمسلم بالنخلة، ولو زال شيء من فروع النخلة ومن ثمرها؛ لم يزل بذلك عنها اسم النخلة بالكلية، وإن كانت ناقصة الفروع أو الثمر.

٥-ولم يذكر الجهاد في حديث ابن عمر رَضَوَلِيَّكُ عَنْهُمَا هذا، مع أن الجهاد من أفضل الأعمال.

وفي رواية: أن ابن عمر رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُمَا قيل له: فالجهاد؟.

قال: الجهاد حسن، ولكن هكذا حدثنا رسول الله عَيَالِيُّة.

وفي حديث معاذ بن جبل: «إن رأس الأمر: الإسلام، وعموده: الصلاة، وذروة سنامه: الجهاد».

وذروة سنامه: أعلى شيء فيه، ولكنه ليس من دعائمه وأركانه التي بني عليها، وذلك لوجهين:

أحدهما: أن الجهاد فرض كفاية عند جمهور العلماء، ليس بفرض عين؛ بخلاف هذه الأركان.

والشاني: أن الجهاد لا يستمر فعله إلى آخر الدهر، بل إذا نزل عيسى عَلَيْهِ السَّلَامُ، ولم يبق حينئذ ملَّةُ إلا ملَّةُ الإسلام؛ فحينئذ تضع الحرب أوزارها، ويستغنى عن الجهاد؛ بخلاف هذه الأركان؛ فإنها واجبة على المؤمنين إلى أن يأتي أمر الله وهم على ذلك، والله سبحانه وتعالى أعلم وأحكم، وأعز وأكرم.

## شُوعِ الأَرْبَعِيْنِ البَّوَوِيَة

#### \*تكميل:

سؤال: فإن قيل: ما فائدة ذكر هذا الحديث مرة أخرى مع أنه مذكور في سياق حديث جبريل عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ؟.

الجواب: لبيان أهمية الموضوع أراد الإمام النووي رَحِمَهُ ٱللَّهُ تأكيده مرة أخرى.

وكذلك في حديث ابن عمر رَضَّ اللَّهُ عَنْهُا: التصريح بأركان الإسلام الخمس التي بني عليها.

أما حديث جبريل عَلَيْهِ السَّلَامُ؛ فليس صريحاً في ذلك، وإن كان ظاهره يدل عليه؛ لأنه عَلَيْهِ؛ قال: «الإسلام: أن تشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله...» الحديث.



# الحديث الرابع المحيث الرابع

عَن أَبِي عَبِدِ الرَّحَنِ عَبِدِ الله بِنِ مَسعُودٍ رَضَالِللهُ عَنْهُ ؛ قَالَ: حَدَّثَنَا رَسُولُ الله عَلَيْهُ عَنْهُ ؛ قَالَ: حَدَّثَنَا رَسُولُ الله عَلَيْهُ وَهُ وَ الصَّادِقُ المَصدُوقُ -: «إِنَّ أَحَدَكُم يُجَمَعُ خَلَقُهُ فِي بَطنِ أُمِّهِ أَربَعِينَ يَومًا نُطفَةً ، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُلَقَةً مِثلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُضغَةً مِثلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُضغَةً مِثلَ ذَلِكَ.

ثُمَّ يُرسَلُ إلَيْهِ المَلَكُ؛ فَيَنفُخُ فِيهِ الرُّوحَ، وَيُؤمَرُ بِأَربَعِ كَلِمَاتٍ: بِكَتبِ رِزقِهِ، وَأَجَلِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِيٍّ أَو سَعِيدٍ.

فَوَالَّذِي لَا إِلَهَ غَيرُهُ إِنَّ أَحَدَكُم لَيَعمَلُ بِعَمَلِ أَهلِ الجَنَّةِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَينَهُ وَبَينَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسبِقُ عَلَيهِ الكِتَابُ؛ فَيَعمَلُ بِعَمَلِ أَهلِ النَّار؛ فَيَدخُلُهَا. النَّار؛ فَيَدخُلُهَا.

وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعمَلُ بِعَمَلِ أَهلِ النَّارِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَينَهُ وَبَينَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ؛ فَيسبِقُ عَلَيهِ الكِتَابُ؛ فَيعمَلُ بِعَمَلِ أَهلِ الجَنَّةِ؛ فَيَدخُلُهَا». رَوَاهُ البُخَارِيُّ وَمُسلِمٌ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه البخاري (٣٢٠٨)، ومسلم (٢٦٤٣).

#### \* منزلة الحديث:

هـذا حديث عظيم جامع لأحوال الإنسان من مبدأ خلقه ومجيئه إلى هذه الحياة الدنيا إلى آخر أحواله من الخلود في دار السعادة أو الشقاء، بها كان منه في الحياة الدنيا من كسب وعمل وفق ما سبق في علم الله وقدره وقضائه (۱).

قال ابن الملقن رَحْمَهُ اللَّهُ: «لو أمعن الأئمة النظر في هذا الحديث كلم من أوله إلى آخره؛ لوجدوه متضمنًا لعلوم الشريعة كلها ظاهرها وباطنها»(٢).

قال ابن حجر الهيتمي رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «هو حديث عظيم جليل، يتعلق بمبدأ الخلق ونهايته، وأحكام القدر في المبدأ والمعاد»(٣).

#### \* راوي الحديث:

هو عبد الله بن مسعود بن غافل بن حبيب الهذلي رَضَّ الله عَنهُ، أبو عبد الرحمن، حليف لبني زهرة، أحد السابقين الأولين، هاجر المجرتين، وصلى إلى القبلتين، وشهد بدرًا والمشاهد كلها، لازم النبي المجرتين، وكان صاحب نعليه والسواك والوساد.

وهو من السابقين وأحد سادات الصحابة وكبرائهم وعلمائهم، أخذ سبعين سورة من في رسول الله عليه وكان ممن جمع القرآن، وفضائله كثيرة لا

<sup>(</sup>١) «الوافي في شرح الأربعين» (٢٤).

<sup>(</sup>٢) «الإعلام بفوائد عمدة الأحكام» (١٠/ ٥٩).

<sup>(</sup>٣) «فتح المبين» (٩٢).

تعد، ومناقبه وفيرة لا تحد، ومواقفه الثابتة على الحق لا تحصر، واخباره تسر، توفي في المدينة النبوية سنة (٣٢هـ).

\* غريب الحديث:

يجمع: يقدر ويمكث.

خلقه: مادة خلقه، أو ما يخلق منه.

بطن: الرحم.

نطفة: هي الحيوان المنوي الذكري وبويضة الأنثى؛ حيث يُكَوَّن من المتزاجها مادة الإنسان الأولى، وسميت: نطفة؛ لأنها من الماء الذي ينطف؛ أي: يسيل.

يكون: يصير.

علقة: دم جامد؛ لأنها إذ ذاك تعلق بالرحم.

مضغة: قطعة من اللحم قدر ما يمضغ.

رزقه: ما ينتفع به في حياته.

أجله: مدة عمره.

عمله: ما يكون منه من عمل صالح وضده.

شقى أو سعيد: أهو من أهل النجاة والسعادة أو من أهل الشقاء.

الكتاب: ما كتب عليه مما علم أنه سيكون من حاله.

\*موضوع الحديث:

مراحل خلق الإنسان في الأرحام.

#### \*الشرح الإجمالي:

هـذا الحديث فيه بيان تطور خلق الإنسان في بطن أمـه، وكتابة أجله ورزقـه وخاتمته.

والذي أخبر بذلك هو رسول الله عَلَيْهُ الصادق في قوله، المصدوق فيها أوحي إليه.

وقد وصف عبد الله بن مسعود رَضَالِلَهُ عَنْهُ رسول الله عَلَيْهِ بذلك؛ لأن هذه الأمور المذكورة في هذا الحديث من أمور الغيب التي لا تُعلم إلا بالوحي الأمين.

#### \*فقه الحديث:

١ - الإيمان بالقضاء والقدر: خيره وشره من الله جَلَّجَلَالُهُ.

٢- الحث على المبادرة إلى الأعمال الصالحة والاستمرار بها والمداومة عليها.

٣- العبرة بالخاتمة؛ فلا يغتر إنسان بعمل قدَّمه، ثم يركن إليه، فلا ينشط لغيره؛ فالأقدار غالبة، والعافية غائبة.

٤ - أن من قام بعمل صالح ينبغي أن يحافظ على نقائه، فلا يحبطه.

٥ - وجوب الاستعانة بالله وحده وسؤاله حسن الخاتمة، والخوف من سوء الخاتمة والاستعاذة بالله من ذلك.

٦- جواز القسم على الخبر الصادق تأكيدًا في نفس السامع، ولذلك قال رسول الله ﷺ: «فو الذي نفسي بيده...».

٧- فيه التنبيه على صدق البعث والجزاء، فمن قَدِر على خلق الإنسان
 من ماء مهين قادر على إعادة الروح إليه بعد أن يصير ترابًا.

٨- فيه حض على القناعة، والزجر الشديد الأكيد عن الحرص؛ لأن الرزق سبق تقديره، فلم يُغنِ التعني في طلبه، وإنها شُرع الاكتساب؛
 لأنه من جملة الأسباب التي اقتضتها الحكمة الإلهية في دار الدنيا.

٩- تنبيه على كمال علم الله تعالى، وأنه يعلم الجزئيات كما يعلم
 الكليات، ويعلم ما كان وما سيكون؛ لتصريح الخبر بأنه أمر بكتابة
 أحوال العباد مفصلة.

• ١ - فيه أن للأرحام ملكًا موكلًا بها؛ لقوله: «فيبعث إليها الملك»؛ أي: الملك الموكل بالأرحام.

۱۱ - يجب على الإنسان أن يكون بين مقامي الخوف والرجاء؛ لأن رسول الله على أخبر: «إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع؛ فيسبق عليه الكتاب؛ فيعمل بعمل أهل النار؛ فيدخلها.

وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع؛ فيسبق عليه الكتاب؛ فيعمل بعمل أهل الجنة؛ فيدخلها».

#### \* فائدة:

فإن قيل: ما الحكمة في أن الله يخذل هذا الذي عمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع؛ فيسبق عليه الكتاب؛ فيعمل

بعمل أهل النار؛ فيدخلها.

فالجواب: أن هذا العامل عمل هذا العمل فيها يبدو للناس، وأما حقيقة نفسه؛ فإنها خبيثة، ونيته فاسدة، فتغلب النية الفاسدة؛ فيختم له بخاتمة السوء.

ويدلُّ على ذلك حديث سهل بن سعد رَضَالِللهُ عَنهُ: أن النَّبِيَ عَلَيْ التقى هو والمشركون وفي أصحابه رجل لا يدع شاذة ولا فاذة إلا اتبعها يضربها بسيفه. فقالوا: ما أجزأ من اليوم أحدُّ كها أجزأ فلان. فقال رسول الله عَلَيْ: «هو من أهل النار». فقال رجل من القوم: أنا أصاحبه؛ فأتبعه، فجرح الرجل جرحًا شديدًا، فاستعجل الموت، فوضع نصل السيف على الأرض، وذبابه بين ثدييه، ثم تحامل على نفسه؛ فقتل نفسه، فخرج إلى رسول الله على أشهد أنك رسول الله، وقص عليه القصة، فقال رسول الله على: «إن الرجل ليعمل بعمل أهل النار فيها يبدو للناس وهو من أهل الجنة»، وزاد البخاري رواية: «إنها الأعهال بالخواتيم»(۱).

وقوله: «فيها يبدو للناس»؛ إشارة إلى أن باطن الأمر يكون بخلاف ذلك، وأن خاتمة السوء تكون بسبب دسيسة باطنة للعبد لا يطلع عليها الناس: إما من جهة عمل سيئ أو نحو ذلك، فتلك الخصلة الخفية توجب سوء الخاتمة عند الموت، وكذلك قد يعمل الرجل عمل أهل النار وفي باطنه خصلة خفية من خصال الخير، فتتغلب عليه تلك الخصلة في آخر عمره، فتوجب له حسن الخاتمة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٦٠٧)، مسلم (١١٢).

وفي الجملة؛ فالخواتيم ميراث السوابق، فكلَّ ذلك سبق في الكتاب السابق.

ومن هنا كان يشتدُّ خوف السلف من سوء الخواتيم، ومنهم من كان يقلق من ذكر السوابق.

وقد قيل: إن قلوب الإبرار معلقة بالخواتيم؛ يقولون: بهاذا يختم لنا؟ وقلوب المقرَّبين معلقة بالسوابق؛ يقولون: ماذا سبق لنا؟

ومن هنا كان الصحابة رَضَّالِللَّهُ عَنْهُمْ ومَن بعدَهم من السلف الصالح يخافون على أنفسهم النفاق، ويشتدُّ قلقهم وجزعهم منه، فالمؤمن يخاف على نفسه من النفاق الأصغر، ويخاف أن يغلب ذلك عليه عند الخاتمة فيخرج إلى النفاق الأكبر، فدسائس السوء الخفية توجب سوء الخاتمة، وقد كان النبي على يكثر من دعاء الثبات.

عن عبد الله بن عمر رَضَالِلهُ عَنْهُا: سمعت رسول رسول الله عَلَيْهُ، يقول: «إن قلوب بني آدم كلها بين إصبعين من أصابع الرحمن، كقلب واحد، يصرف حيث يشاء».

ثم قال رسول الله عَلِيَّةِ: «اللهم مصرف القلوب صرف قلوبنا على طاعتك»(١).

وفي هذا المعنى أحاديث كثيرة ١٤٠٠).

نعوذ بالله من خاتمة السوء، ونسأله الثبات على التوحيد والسنة

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٥٤).

<sup>(</sup>٢) انظر «جامع العلوم والحكم» (ص ٩٤-٥٥-المنتقى).

### شكرالأربعينالبووية

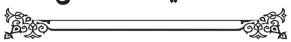
حتيالمات، وأن يحسن خاتمتنا، ويرزقنا الشهادة في سبيله نصرة لدينه، وإعلاء لكلمته؛ لتكون هي العليا، وكلمة الذين كفروا هي السفلى؛ إنه ولي ذلك والقادر عليه.

#### \* تكميل:

هذا الحديث تفسير نبوي لقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَةٍ مِن طِينِ ﴿ وَلَقَدَ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَةٍ مِن طِينِ ﴿ فَهُ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِى قَرَارِ مَّكِينِ ﴿ فَهُ خَلَقَنَا ٱلنُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُطْفَةَ فَحَلَقْنَا ٱلْمُطْفَةَ عَظَمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَمَ لَحْمَا ثُمَّ أَنشَأَنَهُ فَخَلَقْنَا ٱلْمُطْفَةَ فَخَلَقْنَا ٱلْمُطْفَةَ عَظَمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَمَ لَحْمَا ثُمَّ أَنشَأَنْهُ خَلَقَنَا ٱلْمُطْفِقِينَ ﴾ [المؤمنون: ١٢-١٤].



## الحديث الخامس



عَن عَائِشَةَ رَضِّالِلَّهُ عَنْهَا؛ قَالَت: قَالَ: رَسُولُ الله ﷺ: «مَن أَحدَثَ فِي أَمرِنَا هَذَا مَا لَيسَ مِنهُ؛ فَهُوَ رَدُّ».

مُتَّفَقُّ عَلَيه.

وَفِي رِوَايَةٍ لِمُسلِمٍ: «مَن عَمِلَ عَمَلًا لَيسَ عَلَيهِ أَمْرُنَا؛ فَهُوَ رَدٌّ».

\* توثيق الحديث:

أخرجه البخاري (٢٦٩٧)، ومسلم (١٧١٨)(١٧).

والرواية الأخرى (١٧١٨) (١٨).

\* منزلة الحديث:

هذا الحديث أصل عظيم، ومعدود من الأحاديث التي عليها مدار الإسلام؛ فينبغي حفظه وإشهاره واستعماله وإشاعة الاستدلال به كذلك؛ فهو قاعدة عظيمة في إبطال المحدثات والبدع، والأعمال التي ليس عليها أمر الشارع وردها، وقد استفاضت كلمات أهل العلم في بيان ذلك(١).

قال ابن حجر العسقلاني رَحمَهُ أللَّهُ: «هذا الحديث معدود من أصول

<sup>(</sup>١) انظر «شرح صحيح مسلم» للنووي (٢/ ١٥).

### شكرالأربعينالبووية

الإسلام، وقاعدة من قواعده، وقال: يصلح أن يسمى نصف أدلة الشرع»(١). وقال ابن حجر الهيتمي رَحِمَةُ اللهُ: «هو قاعدة عظيمة من قواعد الإسلام، بل من أعظمها وأعمها نفعًا من جهة منطوقه؛ لأنه مقدمة كلية في كل دليل يستنتج منه حكم شرعى»(١).

قال ابن دقيق العيد رَحْمَهُ اللهُ: «هذا الحديث قاعدة عظيمة من قواعد الدين، وهو من جوامع الكلم التي أوتيها النبي صلى الله عليه وسلم؛ فإنه صريح في رد كل بدعة وكل مخترع، واستدل به بعض الأصوليين على أن النهي يقتضى الفساد»(٣).

قال السعدي رَحِمَهُ اللَّهُ: «هذان الحديثان العظيمان يدخل فيهما الدين كله، أصوله وفروعه، ظاهره وباطنه:

فحديث عمر: «إنما الأعمال بالنيات...» ميزان للأعمال الباطنة.

وحديث عائشة ميزان للأعمال الظاهرة.

ففيهما الإخلاص للمعبود، والمتابعة للرسول، اللذان هما شرط لكل قول وعمل، ظاهر وباطن»(٤).

#### \* راوى الحديث:

عائشة بنت أبي بكر عبد الله بن (أبي قحافة=عثمان) بن عامر بن عمرة بن

 <sup>(</sup>١) «فتح الباري» (٥/ ٣٥٧).

<sup>(</sup>٢) «فتح المبين» (ص٩٦).

<sup>(</sup>٣) «شرح الأربعين النووية» لابن دقيق العيد (ص٢٢).

<sup>(</sup>٤) «بهجة قلوب الأبرار» (ص١٠).

كعب بن سعد بن تيم بن مرة بن كعب.

وأمُّها: أمُّ رومان بنت عامر بن عويمر الكنانية رَضَالِلَّهُ عَنْهَا.

الصديقة بنت الصديق، والحبيبة بنت الحبيب: أم المؤمنين، وزوجة خير البشر محمد عليه في الدنيا والآخرة.

وكنيتها: أم عبد الله؛ كنيت بابن أختها عبد الله بن الزبير رَضَالِللهُ عَنْهُا، على الصحيح.

وهي من أعلم فقهاء الصحابة رَضِّاللَّهُ عَنْهُمْ، وأفقه نساء الأمة، وقد اشتغلت بالفتوى والعلم في خلافة أبي بكر وعمر وعثمان رَضَّاللَّهُ عَنْهُمْ حتى ماتت رَضَّاللَّهُ عَنْها.

توفيت بالمدينة النبوية سنة (٥٨هـ)، وصلَّى عليها أبو هريرة رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ، ودفنت بالبقيع رَضَّالِلَّهُ عَنْهَا.

\*غريب الحديث:

من أحدث: أنشأ واخترع من قبل نفسه، وهواه، واستحسانه.

في أمرنا: في ديننا.

ما ليس منه: مما ينافيه ويناقضه أصلًا أو وصفًا أو تركًا.

ردٌّ: مردود لا يلتفت إليه، ولا يعمل به.

\* موضوع الحديث:

إبطال المحدثات والبدع وردُّها.

#### \*الشرح الإجمالي:

هذا الحديث أصل عظيم من أصول الدين، فهو ميز ان للأعمال الظاهرة؛ كما أن حديث: «الأعمال بالنيات» ميز ان للأعمال الباطنة؛ لأن العمل له نية وصورة: فالصورة هي ظاهر العمل.

والنية باطنه.

فكما أن كل عمل لا يراد به وجه الله -تعالى- فليس لعامله فيه شواب، فكذلك كل عمل لا يكون موافقًا للسنة؛ فهو مردود على عامله، وكل من أحدث في الدين ما لم يأذن به الله ورسوله؛ فليس من الدين في شيء.

#### \* فقه الحديث:

١ - دين الإسلام دين متكامل لا نقص فيه.

٢- المحدثات من الأمور مردودة، ولا يقيم الله لمحدثها يوم القيامة
 وزنًا.

٣- بيّن الحديث: أن المحادثات بدع، وكل بدعة ضلالة، وهذه قاعدة نبوية عامة لا يستثنى منه شيء إلابدليل، ولا يحفظ في ذلك شيء عن رسول الله على أو صحابته رَضَوَلَكَ عَنْهُمَ، لذلك؛ فهو أصل في إبطال تقسيم البدع إلى سيئة وحسنة.

٤ - جميع العقود المنهي عنها باطلة، وكذلك ثمراتها؛ لأن ما بُني على باطل؛ فهو كذلك.

٥- تجري البدع في الأمور التعبدية التي يراد بها زيادة التقرب إلى الله جَلَّجَلَالُهُ، أما العادات التي لا تشوبها عبادة والأمور الدنيوية؛ فلا مدخل لها فيباب البدع.

٦- تنقسم البدع من حيث الحكم إلى قسمين:

أ- بدعة مكفرة؛ وهي ما اشتملت على نواقص الإسلام؛ كبدعة غلاة القدرية الذين نفوا علم الله تعالى، وبدعة الحلول والاتحاد، ووحدة الوجود عند المتصوفة، وبدعة ترك الاحتجاج بالسنة وإنكارها، والقول بأن الشريعة لا تصلح للحكم في هذا الزمان.

ب- بدعة مفسقة: وهي ما خلت من نواقض الإسلام؛ كغالب البدع
 العملية والسلوكية، التي لا يصاحبها جحود أو إشراك.

٧- جنس البدعة أشد من المعاصي؛ لأن العاصي يعمل الذنب لشهوة
 من غير اعتقاد، وهو يعلم أنه مخالف للشرع، ولذلك يحدث نفسه بالتوبة.

أما المبتدع، فيعمل البدعة، ويراها من الدين، ويتقرب إلى الله بها، ولا يزداد إلا إصرارًا على بدعته.

قال سفيان الثوري رَحِمَهُ أَللَّهُ: «البدعة أحب إلى إبليس من المعصية؛ لأن المعصية يتاب منها، والبدع لا يتاب منها».

٨ - الصلح الفاسد منتقض، والمأخوذ عليه مستحق للردِّ.

٩ - زعم قوم: أن البدع التي هي ردُّ المصادمة لقواعد الدين، والمخالفة
 لأصوله العامة وقواعده الكلية، أما الأمر المحدث في الدين الذي يشهد له

أصل عام، ويندرج تحت حكم من أحكامه، فليس كذلك.

ويقضي على هذا التوهم: ما أخرجه أبو يعلى في «مسنده» (٤٥٩٤)، وأبوعوانة في «مستخرجه» (١٨/٤) بإسناد صحيح: «من أحدث في أمرنا ما ليس فيه؛ فهو رد»؛ حيث أصبح للحديث ثلاث روايات صحيحة: «ليس منه».

و «ليس عليه».

و «ليس فيه».

فالأولى: أعمُّ في الردِّ؛ حيث اشتملت على الأصل والكيفية.

والثانية: أخصُّ في الكيفية والصفة.

والثالثة: أصرح في التفصيل والتأصيل.

وقد استوفيت بيان ذلك كله في كتابي: «البدعة وأثرها السيء على الأمة».

\* بصيرة:

هذا الحديث يدل بمنطوقه ومفهومه على وجوب الاهتمام بالدين صافيًا من كلِّ شائبة تعكره أو تشوهه.

وذلك؛ لأن المحدثات والبدع تفسد منهج الله ومراده في الكتاب والسنة؛ فينبغي صيانة الدين مما ليس منه.

وهذا ما يقوم به العدول من كل خلف: ينفون عنه تحريف الغالين، وتأويل الجاهلين.

ولن يتم ذلك في هذه العصور التي أدخل إلى الإسلام كثيرًا مما ليس فيه،

أو مما ليس منه، أو مما ليس عليه؛ إلا بالتصفية والتربية:

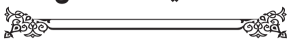
تصفية الإسلام من كل هذه المحدثات أو التحريفات أو التأويلات التي انتشرت في جميع علومه.

ثم تربية الأمة الإسلامية على هذا الإسلام المصفى تربية ربانية؛ بعيدة عن كل النظريات التربوية المستوردة من الغرب أو الشرق.

وانظر كتابي: «التعليقات السنية» شرح رسالة شيخنا الألباني رَحِمَهُ ٱللّهُ: «التصفية والتربية وحاجة المسلمين إليها».



## الحديث السادس



عَن أَبِي عَبدِ الله النُّعَمَانِ بنِ بَشِيرٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهَا؛ قَالَ: سَمِعت رَسُولَ الله ﷺ يَتُنُّ عَثْمِلً الله ﷺ يَتُولُ: ﴿إِنَّ الْحَلَالَ بَيِّنُ ، وَإِنَّ الْحَرَامَ بَيِّنُ ، وَبَينَهُمَا مُشتَبِهَاتٌ: لَا يَعلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِن النَّاسِ:

فَمَن اتَّقَى الشُّبُهَاتِ؛ استَبرَأَ لِدِينِهِ وَعِرضِهِ.

وَمَن وَقَعَ فِي الشَّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ؛ كَالرَّاعِي يَرعَى حَولَ الحِمَى يُوشِكُ أَن يَرتَعَ فِيهِ، أَلَا وَإِنَّ مِمَى الله تَحَارِمُهُ.

أَلَّا وَإِنَّ فِي الجَسَدِ مُضِغَةً إِذَا صَلَحَت صَلَحَ الجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَت فَسَدَ الجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَت فَسَدَ الجَسَدُ كُلُّهُ؛ أَلَا: وَهِيَ القَلبُ».

رَوَاهُ البُخَارِيُّ وَمُسلِمٌ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه البخاري (٢٥٢)، ومسلم (١٥٩٩).

\* منزلة الحديث:

قال الكرماني رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «أجمع العلماء على عِظَم موقع هذا الحديث، وأنه أحد الأحاديث التي عليها مدار الإسلام، قال جماعة: هو ثلث الإسلام،

وإن الإسلام يدور عليه وعلى حديث: «الأعمال بالنية»، وحديث: «منحُسن إسلام المرء: تركه ما لا يعنيه»، وقال أبو داود السجستاني: يدور على أربعة أحاديث؛ هذه الثلاثة، وحديث: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه»(۱).

قال ابن دقيق العيد رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «هـذا الحديث أصل عظيم من أصول الشريعة»(٢).

قال ابن العطار رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «قال العلماء: وسبب عظم موقعه: أنه عَلَيْهُ نبَّه فيه على صلاح المطعم والمشرب والملبس وغيرها، وأنه ينبغي أن يكون حلالًا»(٣).

\* راوى الحديث:

هو النعمان بن بشير بن سعد بن ثعلبة بن جلاس الخزرجي الأنصاري. كنيته: أبو عبد الله.

هو وأبوه صحابيان؛ استشهد أبوه في عين القر مع خالد بن الوليد رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ، في آخر خلافة أبي بكر الصديق رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ.

تولى النعمان إمارة الكوفة، وحمص، وقضاء دمشق.

وهو أول مولود للأنصار في الإسلام بعد الهجرة.

كان كريمًا جوادًا شاعرًا خطيبًا.

<sup>(</sup>۱) «شرح الكرماني على صحيح البخاري» (۱/ ۲۰۳)، وانظر: «شرح صحيح مسلم» للنووي (۱/ ۲۳/۱).

<sup>(</sup>٢) «شرح الأربعين النووية» لابن دقيق العيد (ص٢٤).

<sup>(</sup>٣) «شرح الأربعين النووية» (ص٧٤).

### شكر الأربعين البووية

روى عن بعض الصحابة رَضَّالِيَّهُ عَنْهُمُ وروى عنه خلق كثير، وأخرج له الجهاعة.

قُتل رَضِّوَالِيَّهُ عَنْهُ فِي قرية من قرى حمص سنة (٦٥هـ).

\* غريب الحديث:

بَيِّن: ظاهر وواضح.

مشتبهات: مشكلات؛ لما فيها من شبه الحلال والحرام: فتشبه مرة هذا؛ فلم تخلص إلى الحلال البَيِّن أو الحرام البَيِّن.

لا يعلمها: لا يعلم حكمها.

فمن اتقى الشبهات: ابتعد عن المشكلات، واحترز عنها.

استبرأ لعرضه ودينه: طلب البراءة لدينه من النقص، ولعرضه من الطعن.

العرض: موضع المدح والذم من الإنسان.

الحمى: الكلأ الذي يمنعه الإمام، ويتوعد من يرعى فيه.

محارمه: معاصيه التي حرمها الله؛ كالقتل، والسرقة.

مضغة: قطعة من اللحم

\*موضوع الحديث:

معالم الحلال والحرام والمشتبهات

\* الشرح الإجمالي:

قسم رسول الله عَلَيْ الأمور إلى ثلاثة أقسام:

١ - حلال بَيِّن لا شبهة فيه؛ ومثاله: حل بهيمة الأنعام.

٢ - حرام بَيِّن لا شك يعتريه؛ ومثاله: تحريم الخمر.

٣- وأمر مشتبه في حكمه أهو حلال أم حرام، وحكمه يخفى على
 كثير من الناس، وإلا؛ فهو: معلوم عند أهل العلم.

والمشتبهات حثَّ الرسول عَلَيْ على تركها ورعًا؛ لكيلا يقع العبد في محارم الله جَلَّ جَلَالُهُ، ومن تركها؛ فقد استبرأ لدينه أمام الحقّ، وعرضه عند الخلق؛ بحيث لا يقولون: فلان وقع في الحرام؛ لأنه عندهم مشتبه.

ثم ضرب رسول الله عَلَيْ مثلاً لذلك بالراعي يرعى حول الحمى؛ فتكون أرضه خضراء؛ لأنها لم ترع من قبل؛ فتجذب البهائم حتى تدب فيها وترعاها.

ثم بَيِّن رسول الله ﷺ: أن من تجرأ على المشتبهات أوشك أن يخالط الحرام.

ثم بَيِّن رسول الله عَلَيْ منزلة القلب من الجسد، وأنه بمنزلة الملك وجميع الجوارح الرعية؛ فإذا صلح الراعي؛ صلحت الرعية، وإذا فسد الراعي؛ فسدت الرعية.

وفيه إشارة إلى أنه يجب على الإنسان أن يراعى ما في قلبه من الهوى الذي يعصف به حتى يقع في الحرام والأمور المشتبهات.

#### \*فقه الحديث:

١ - لقد أنزل الله تعالى على عبده الكتاب، وبيَّن فيه للأمة ما تحتاج إليه من حلال وحرام، وَوَكَلَ بيان ما أُشْكِل من التنزيل إلى الرسول ﷺ؛ فوالله

ما مات رسول الله ﷺ حتى ترك السبيل نهجًا واضحًا.

٢- فها ترك الله ورسوله ﷺ حلالًا إلا مبينًا؛ ولا حرامًا إلا مبينًا، لكن بعضه أظهر بيانًا من بعض، فها ظهر بيانه واشتهر وعلم حكمه؛ لم يبق لأحد عذر بجهله في بلد يظهر فيها الإسلام.

٣- وهناك منزلة بين الحلال والحرام؛ اختلط فيها الأمران، فمن اتقاها؛ فقد نجا.

٤ - وبكل حالٍ؛ فالأمور المشتبهة التي لا يتبين أنها حلال ولا حرام لكثير من الناس؛ كما أخبر به النبي على قد يتبين لبعض الناس أنها حلال أو حرام لما عنده من ذلك من مزيد علم.

٥ - فمن اشتبه عليه أمر؛ فعليه تركه؛ لأن الذي يأتي الشبهات -مع اشتباهها عليه - قد أخبر عنه النبي عليه أنه وقع في الحرام.

7- والدافع وراء الاستبراء للدين والعرض أو الوقوع في الشبهات هو صلاح حركة القلب؛ هو صلاح حركة القلب؛ صلحت حركات الجوارح، واجتنب العبد المحرمات، واتقى الشبهات، والعكس بالعكس.

٧- ينبغي على العبد المحافظة على أمور دينه، ومراعاة المروءة، واجتناب خوارمها؛ لأن من دخل مداخل السوء اتهم.

٨- الوقوع في الحرام البيِّن لا يكون مباشرة ولكن بالتدرج، فمن
 استكثر من المكروه والمشتبه؛ صارت فيه جرأه على ارتكاب المنهى عنه

في الجملة، ويدمن عليه.

٩-إذا عصيت الله جَلَّجَلالُهُ فلا تنظر إلى صِغر المعصية، ولكن انظر إلى
 عظيم من عصيت، وغيرته أن تنتهك محارمه.

• ١ - ينبغي للعبد أن يحتاط لدينه؛ فيترك ما لا بأس به حذرًا مما به بأس.

١١ – العلم نور يبصر به العبد حقائق الأشياء التي لا تظهر لكثير من
 الناس.

١٢ - صلاح الباطن يؤدي إلى صلاح الظاهر، والعكس بالعكس.

\* بصيرة:

هذا الحديث من أدلة سدِّ الذرائع إلى المحرمات، وتحريم الوسائل إليها. ومما يدل على ذلك من قواعد الشريعة:

١ - تحريم قليل ما يسكر كثيره.

٢-تحريم الخلوة بالمرأة الأجنبية.

٣-تحريم الصلاة بعد الصبح وبعد العصر؛ سدًّا لذريعة الصلاة عند طلوع الشمس وعند غروبها.

٤ - ومنع الصائم من المباشرة إذا كانت تتحرك شهوته.



# الحديث السابع المحيث السابع

عَن أَبِي رُقَيَّةَ تَميم بنِ أُوسٍ الدَّارِيِّ رَضِّكَ النَّهِيُّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ وَالَ: «الدِّينُ النَّبِيَ عَلَيْهُ وَالَ: «الدِّينُ النَّمِيحَةُ».

قُلنَا: لَمِن؟

قَالَ: «لله، وَلِكِتَابِهِ، وَلِرَسُولِهِ، وَلِأَئِمَّةِ الْسلِمِينَ وَعَامَّتِهِم». رَوَاهُ مُسلِمٌ.

### \* توثيق الحديث:

أخرجه مسلم (٥٥) فهو من أفراد مسلم دون البخاري.

وإنها أخرجه البخاري في «صحيحه» معلَّقًا، كتاب الإيهان - باب قول النبي عَلَيْةٍ «الدين النصيحة...».

#### \* منزلة الحديث:

ورد عن أبي داود: «أن هذا الحديث أحد الأحاديث التي عليها يدور الفقه».

وقال أبو نعيم: «هذا الحديث له شأن عظيم».

وذكر محمد بن أسلم ا الطوسي: «أنه أحد أربع الدين».

قال النووي رَحْمَهُ أُللَّهُ: «هذا حديث عظيم الشأن، وعليه مدار الإسلام»، وأما ما قاله جماعات من العلماء: «إنه أحد أرباع الإسلام؛ أي: الأحاديث الأربعة التي تجمع أمور الإسلام»، فليس كما قالوا، بل المدار على هذا وحده»(۱). وقال الطوفي رَحْمَهُ أُللَّهُ: «واعلم أن هذا الحديث وإن أوجز في العبارة؛ فلقد أعرض في الفائدة، وهذه الأحاديث الأربعون وسائر السنن داخلة تحته، بل تحت كلمة منه، وهي «ولكتابه»؛ لأن الكتاب مشتمل على أمور الدين جميعًا، أصلًا وفرعًا واعتقادًا، فإذا آمن به وعمل بما يضمنه على ما ينبغي فقد جمع الكل»(۱).

قال العلماء: «إنه من أحد الأحاديث الأربعة التي يدور عليها الإسلام»(٣). \*راوى الحديث:

> هو تميم بن أوس بن خارجة ينسب إلى الدار وهو بطن من لخم. يكنى: أبا رقية بابنة له تسمى: رقية، ولم يولد له غيرها.

ولد بفلسطين، وكان راهبها وعابدها، ثم قدم إلى المدينة النبوية وافدًا على النبي عَلَيْقٍ؛ ليسلم؛ فروى عنه النبي عَلَيْقٍ حديث الجساسة، وكان إسلامه في سنة تسع من الهجرة.

وقد صحب تميم رَضَالِيُّهُ عَنْهُ رسول الله عَلَيْكَ ، وغزا معه، وروى عنه.

وكان يسكن المدينة، ثم انتقل إلى الشام بعد مقتل عثمان عَيْكَا ، وكان ورعًا

<sup>(</sup>۱) «شرح مسلم» للنووي (۲/ ۳۲).

<sup>(</sup>٢) «التعيين شرح الأربعين» (ص١٠٥).

<sup>(</sup>٣) «سبل السلام» (٤/٤٠٤).

كثير العبادة.

روى له مسلم، وأبو داود، والترمذي، والنسائي، وابن ماجه، وأحمد. وتوفي رَضِحَالِلَّهُ عَنْهُ سنة (٤٠هـ).

#### \*غريب الحديث:

النصيحة: عناية القلب للمنصوح له كائنًا مَنْ كان.

النصيحة لله عز وجل: هي النصيحة لدينه: بالقيام بأوامره، واجتناب نواهيه، وتصديق خبره، والإنابة إليه، والتوكل عليه، وغير ذلك من شعائر الإسلام وشرائعه.

النصيحة لكتابه: الإيهان بأنه كلام الله، وأنه مشتمل على الأخبار الصادقة، والأحكام العادلة، والقصص النافعة، وأنه يجب أن يكون التحاكم إليه في جميع شئوننا.

النصيحة للرسول على الإيهان به، وأنه رسول الله إلى جميع العالمين، ومحبته، والتأسي به، وتصديق خبره، وامتثال أوامره، واجتناب نهيه، والدفاع عن دينه.

النصيحة لأئمة المسلمين: مناصحتهم ببيان الحق، وعدم التشويش والخروج عليهم، والصبر على ما يحصل منهم من الأذى، وغير ذلك من حقوقهم المعروفة، ومساعدتهم، ومعاونتهم فيما يجب فيه المعونة؛ كدفع الأعداء، ونحو ذلك.

النصيحة لعامة المسلمين: أي: سائر المسلمين ببذل النصيحة لهم بالدعوة

إلى الله، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وتعليمهم الخير، وما أشبه هذا، ومن أجل صار الدين النصيحة، وأول ما يدخل في عامة ذلك المسلمين نفس الإنسان أن ينصح الإنسان لنفسه، وأهله، وعشيرته الأقربين.

#### \*موضوع الحديث:

بيان مراتب النصيحة وأحكامها.

### \* الشرح الإجمالي:

إن التواصي بالحق والتواصي بالصبر والتواصي بالمرحمة ميثاق إسلامي أخذه الله ورسوله على الجيل القدوة الأول ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين؛ قال عز وجل: ﴿ الْعَصْرِ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسُرٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَةِ وَتَوَاصَوْا بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّلِمِ ۞ [العصر: ١-٣].

وقـــال عز وجل: ﴿ثُمَّرَ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَوَاصَوَاْ بِٱلصَّبَرِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْمَرْجَمَةِ ۞ أُوْلَتَهِكَ أَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنةِ۞[البلد:١٧و١٨].

عن جرير بن عبد الله رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ؛ قال: «بايعت رسول الله: على إقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، والنصح لكل مسلم»(۱).

والنصيحة كلمة جامعة؛ معناها: حيازة الخير للمنصوح له؛ فهي من وجيز الكلام، بل ليس في الكلام كلمة مفردة تستوفى بها العبارة عن معنى هذه الكلمة.

ولذلك جعلها رسول الله عَيْكَ الدين كله؛ كما في هذا الحديث الشريف،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٧)، ومسلم (٥٦).

### شكر الأربعين البووية

وما ذلك إلا؛ لأنها محصلة لغرض الدين؛ حيث تبرز من خلالها: صورة الأمة المسلمة ذات الكيان الخاص، والرابطة المميزة، والوجهة الموحدة.

الأمة التي تشعر بوجودها كما تشعر بواجبها، وتعرف حقيقة ما هي مقدمة عليه من السير بالبشرية إلى طريق الإيمان والعمل الصالح، فتتواصى فيما بينها بما يعينها على النهوض بالإمامة الكبرى، والأمانة العظمى.

فمن خلال لفظ النصيحة -المتضمن كلمة التواصي، ومعناه، وطبيعته، وحقيقته- تبرز صورة الأمة المتضامنة، المتضامة الخيرة الواعية، القيَّمة في الأرض على الحق والعدل والخير.

وهي أنصع وأرفع صورة للأمة المختارة التي أرادها الله:

أن تكون قائمة على حراسة الحق والخير.

متواصية بالخير والصبر في مودة وتعاون وتآخ؛ تنضح بها كلمة التواصي.

إن التواصي بالحق ضرورة للنهوض بالحق؛ لأن المعوقات كبيرة: هوى النفس، ومنطق المصلحة، وتصورات البيئة... إلخ

والتواصي تذكير، وتشجيع، وإصلاح، وإشعار بالقربى في الهدف والغاية، والإخوة في العبء والأمانة؛ فهو حصيلة الاتجاهات الفردية كلها، حيث تتفاعل معًا، فتتضاعف أضعافًا كثيرة، ويقوى أمرها، وتستغلظ، فتستوي على سوقها؛ لتؤتي أكلها كل حين بإذن ربها.

والتواصي بالصبر ضرورة؛ لتتضاعف المقدرة على الثبات على الحق، بها بعثه من إحساس بوحدة الهدف، ووحدة المسار، وتعاضد الجميع، وتزودهم بالحبِّ والعزم والإصرار؛ فهو معيار تماسك الأمة المسلمة، فهي أعضاء متجاوبة الحس تشعر شعورًا واحدًا:

فيوصى بعضها بعضًا بالصبر على العبء المشترك.

ويثبت بعضها بعضًا؛ فلا تتخاذل.

ويقوي بعضها بعضًا؛ فلا تولى يوم الزحف.

وهذا غير الصبر الفردي، وإن كان قائمًا عليه، فهو إيحاء جلي بواجب المؤمن في الأمة المسلمة: ألّا يكون عنصر تخذيل وتثبيط بل عنصر تثبيت.

ولا يكون داعية هزيمة بل داعية ثبات.

ولا يكون مثار جزع بل مهبط سكينة وطمأنينة.

وكذلك التواصي بالمرحمة أمر فوق الرحمة؛ لأنه إشاعة الشعور بواجب التراحم والتعاطف والتوادِّ في الصفوف المؤمنة؛ ليزداد البنيان تماسكًا؛ حيث يكون التحاض على المرحمة واجبًا فرديًا جماعيًّا في الوقت نفسه: يتعارف عليه الجميع، ويتعاون عليه الجميع.

#### \* فقه الحديث:

١ - انحصار الدين في النصيحة، لقول النبي عَلَيْهُ: «الدين النصيحة»؛ هذا يدل على أهميتها.

٢ - أن مواطن النصيحة خمسة: لله، ولكتابه، ولرسوله، ولأئمة المسلمين،

وعامتهم.

٣- الحث على النصيحة في هذه المواطن الخمسة؛ لأنها إذا كانت هي الدين؛ فإن الإنسان بلا شك يحافظ على دينه ويتمسك به، ولهذا جعل النبي النصيحة في هذه المواطن الخمسة.

٤ - تحريم الغش؛ لأنه إذا كانت النصيحة الدين؛ فالغش ضد النصيحة، فيكون على خلاف الدين، وقد ثبت عن النبي عليه أنه قال: «من غشنا؛ فليس منا»(١).

٥ - النصيحة تقع على وجهين: فرض ونافلة.

٦- ليس من شرط النصيحة حتى تبذل القبول.

٧- من أعظم أنواع النصح أن ينصح لمن استشاره في أمره؛ كما قال عَلَيْقَ: «إذا استنصح أحدكم أخاه؛ فلينصح له»(٢).

٨- لا يجب على المسلم النصح للذِّمِّيّ، وعليه النصح للمسلم؛ لقوله على المسلم» (٣).

ولكن إذا استشار الذميُّ المسلم؛ فعليه أن يكون أمينًا صادقًا؛ لأن المستشار مؤتمن.

\* تنبیه:

من أعظم أنواع النصح لله ولكتابه ورسوله وأئمة المسلمين وعامتهم

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٠١) من حديث أبي هريرة رَضَاللَّهُ عَنهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢١٦٢) من حديث أبي هريرة رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٥٧)، ومسلم (٥٦) من حديث جرير بن عبد الله رَضَالِلَهُ عَنْهُ.

-وهو مما يختص به أهل العلم-:

ردُّ الأهواء المُضِلَّةِ بالكتاب والسنة على موردها، وبيان دلالتهما على ما يخالف الأهواء كلها.

وكذلك ردُّ الأقوال الضعيفة المرجوحة من زلَّات العلماء، وبيان دلالته الكتاب والسنة على ردِّها.

ومن ذلك: بيان ما صحَّ من حديث النبيِّ عَيَا وما لم يصحَّ منه، وتبيين حال رواته: من تقبل رواياته منهم ومن لا تقبل، وبيان غلط من غلط من ثقاتهم الذين تقبل روايتهم.

ومن ذلك: التحذير من دعاة البدع وأصحاب الأهواء حتى يعرفوا؛ فلا يحمل العلم عنهم، ولا يوثق برواياتهم، وحتى لا يقع عوامُّ المسلمين في أحابيل باطلهم، ومعسول كلامهم.

فإن هذا الدين علم؛ فينبغي على المسلم أن يعرف عمن يأخذ دينه.



## الحديث الثامن



عَن ابنِ عُمَرَ رَضَيَالِلَهُ عَنْهُا: أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْهِ؛ قَالَ: «أُمِرتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَن لَا إِلَهَ إِلَّا الله، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله، وَيُقِيمُوا الصَّلَاة، وَيُؤتُوا الزَّكَاة؛ فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُم وَأُموَاهُم إِلَّا بِحَقِّ الإِسْلَام، وَحِسَابُهُم عَلَى الله تَعَالَى».

رَوَاهُ البُخَارِيُّ وَمُسلِمٌ.

### \*توثيق الحديث:

أخرجه البخاري ( ١٣٩٩)، ومسلم ( ٢٢).

وقد تفرد البخاري بجملة «إلا بحق الإسلام».

وهو حديث متواتر: ورد عن جمع من الصحابة رَضَالِلَهُ عَنْهُمُ اللهُ عَلَى ذَلَكَ جمع من الصحابة رَضَالِلَهُ عَنْهُمُ اللهُ عَلَى ذَلَكَ جمع من أهل العلم رَحِمَهُ ماللّهُ السيوطي في «الجامع الصغير»، والكتاني في «النظم المتناثر» (ص ٢٩)، والزبيدي في «لقط اللالئ المتناثرة» (ص ١٣٣)، و «إتحاف المتقين» (١/ ١٥٦)، وشيخنا اللالئ في «الصحيحة» (٤٠٧).

#### \* منزلة الحديث:

هذا الحديث عظيم جدًّا؛ لاشتماله على المهمات من قواعد دين الإسلام، وأصوله.

من توحيد الله، وإقامة الصلاة على الوجه المأمور به، وإيتاء الزكاة إلى مستحقيها، والجهاد في سبيله، وإقامة باقي واجبات الإسلام، كما ينص على حرمة دم المسلم وماله(١).

قال ابن دقيق العيد رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «هذا حديث عظيم، وقاعدة من قواعد الدين (٢).

قال ابن حجر الهيتمي رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «هو حديث عظيم مشتمل من قواعد الدين على مهاتها»(٣).

قال المناوي رَحِمَهُ أَللَّهُ: «هو أصل من أصول الإسلام».

### \* راوي الحديث:

تقدمت ترجمة عبد الله بن عمر رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ في الحديث الثاني.

#### \* غريب الحديث:

أمرت: أي: أمرني الله جَلَّجَلَالُهُ، ولم يسم الفاعل؛ لأنه معلوم أن الأمر من عند الله رَضِيَ لِللَّهُ عَنْهُ.

عصموا: منعوا وحفظوا.

<sup>(</sup>١) «قواعد وفوائد من الأربعين النووية» (٩٦).

<sup>(</sup>٢) «شرح الأربعين النووية» لابن دقيق العيد (٣٥).

<sup>(</sup>٣) «فتح المبين» (١١٤).

### شكرالأربعينالبووية

إلا بحق الإسلام: هذا استثناء منقطع، ومعناه: لكن يجب عليهم بعد عصمة دمائهم وأموالهم: أن يقوموا بحق الإسلام من فعل الواجبات وترك المحظورات.

### \* موضوع الحديث:

الدعوة إلى التوحيد، وبيان أهميته.

### \* الشرح الإجمالي:

خلق الله سبحانه الخلق؛ ليعبدوه وحده: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦].

ولكن الشياطين اجتالتهم؛ فعبدوا الأصنام الأوثان، واتخذوا من دون الله أندادًا؛ فأرسل الله الرسل؛ ليقيموا الحجة الرسالية على البشر: فأمروا الناس بالتوحيد: ﴿وَلَقَدَ بَعَثَنَافِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ آعَبُ دُواْ ٱللّهَ وَاجْتَنِبُواْ ٱلطّعُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

ولما كان محمد عليه خاتم الأنبياء أمره الله عز وجل بها أمر به المرسلين من الدعوة إلى التوحيد ومقاتلة الناس حتى يقروا لله بالعبودية، فأخبر الرسول بهذا الحديث، وأن الله أمره بذلك.

#### \* فقه الحديث:

١- القتال في الإسلام لأهل الأوثان حتى يدخلوا في الإسلام،
 ودليل دخولهم فيه: نطقهم بالشهادتين، وإقامتهم للصلاة، وأداؤهم
 لـزكاة، وكذا اعترافهم ببقية أركان الإسلام، وإنها لم تذكر في الحديث:

أ- أما أنها لم تكن قد فرضت وقتئذ.

ب- أو اكتفاء بها ذكر تنبيهًا بالأعلى على الأدنى.

٢- وإذا أعلنوا الدخول في الإسلام: حرمت دماؤهم وأموالهم،
 وحساب بواطنهم وصدق قلوبهم على الله تعالى.

أما نحن؛ فنعاملهم -على ظاهرهم- معاملة المسلمين في إجراء أحكام الإسلام في الدنيا.

٣- فيه دليل على قبول الأعمال الظاهرة، والحكم بما يقتضيه الظاهر.

3- التوحيد الذي يقاتل الناس حتى يُقِرُّوا به؛ هو: إفراد الله بالعبادة، ووصفه بأوصاف الكهال ونعوت الجلال، وليس توحيد الربوبية فقط؛ لأن العرب الذين قاتلهم رسول الله على حتى يقولوا: «لا إله إلا الله وأن محمد رسول الله» كانوا يقرُّون بتوحيد الربوبية؛ وهو: أن الله الخالق الرازق، ويحي ويميت، وينزل الغيث، ويدبِّرُ الأمر.

ولكنهم كانوا مشركين بالعبادة؛ فزعموا: أنهم اتخذوا الأصنام وسائل تقربهم إلى الله زلفي: ﴿مَانَعُبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَيَ ﴾ [الزمر: ٣].

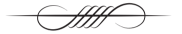
ويضاف إلى هذا كله أن توحيد الربوبية أمر فطري في النفس البشرية؛ كما قال الله تعالى على لسان الرسل: ﴿ قَالَتَ رُسُلُهُ مُ أَفِى ٱللَّهِ شَكُّ فَاطِرِٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [إبراهيم: ١٠].

٥- وعليه؛ فإن معنى الكلمة الطيبة التي يقاتل الناس عليها حتى يقولونها هو: لا معبود بحق إلا الله، ولا متبوع بصدق إلا محمد عليها وبسط

### شكر الأربعين البووية

ذلك في كتب عقيدة أهل السنة والجهاعة أهل الحديث والأثر أتباع السلف الصالح.

٦- إثبات الحساب، وأن الله سيحاسب كلَّ إنسان على عمله: إن كان خيرًا؛ فخير، ولله الحمد، وإن كان شرَّا؛ فشر، ولا يلومُ العبد إلا نفسه: ﴿فَنَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَوُهُ ﴿ [الزلزلة: ٧و٨].



# الحديث التاسع آهي التحديث التاسع

عَن أَبِي هُرَيرَةَ عَبدِ الرَّحَمنِ بنِ صَخرٍ رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ؛ قَالَ: سَمِعت رَسُولَ الله عَن أَبِي هُرَيرَةَ عَبدِ الرَّحَمنِ بنِ صَخرٍ رَضَاً لَمَو تُكُم بِهِ؛ فَأَتُوا مِنهُ مَا استَطَعتُم، عَنهُ؛ فَاجتَنِبُوهُ، وَمَا أَمَر تُكُم بِهِ؛ فَأَتُوا مِنهُ مَا استَطَعتُم، فَإِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ مِن قَبلِكُم: كَثرَةُ مَسَائِلِهِم، وَاختِلَافُهُم عَلَى أَنبِيَائِهِم». وَاختِلَافُهُم عَلَى أَنبِيَائِهِم». رَوَاهُ البُخَارِيُّ وَمُسلِمٌ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه البخاري (٧٢٨٨)، ومسلم ( ١٣٣٧).

\* سبب ورود الحديث:

عن أبي هريرة رَضَالِللَهُ عَنْهُ؛ قال: خطبنا رسول الله عَلَيْهُ؛ فقال: «يا أيها الناس! قد فرض عليكم الحج؛ فحجوا». فقال رجل: أكل عام يا رسول الله؟ فسكت حتى قالها ثلاثًا، فقال رسول الله عَلَيْهُ: «لو قلت: نعم؛ لوجبت، ولما استطعتم»، ثم قال: «ذروني ما تركتكم؛ فإنها هلك من كان قبلكم بسؤالهم واختلافهم على أنبيائهم، إذا أمرتكم بشيء؛ فاعتوا منه ما استطعتم، وإذا نهيتكم عن شيء؛ فدعوه»(۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۳۳۷) (۲۱۶).

#### \* راوي الحديث:

اختلف في اسمه في الإسلام على نحو ثلاثين قولاً؛ أصحها: عبد الله -أو عبد الله حلى نحو ثلاثين قولاً؛ أصحها: عبد الله عبد الرحمن - بن صخر؛ وهو: دوسي أزدي؛ يهاني، أسلم عام خيبر، وشهدها مع رسول الله على ثم لزم رسول الله على صار حافظ الصحابة وراوية الإسلام، وتوفي رَضِيَالِلَهُ عَنْهُ سنة (٥٩ هـ) على أصح الأقوال.

#### \* منزلة الحديث:

قال النووي رَحْمَدُ اللَّهُ: «هذا الحديث من قواعد الإسلام المهمة، ومن جوامع الكلم التي أعطيها النبي عَلَيْهُ، ويدخل فيها لا يحصى من الأحكام»(١). قال ابن حجر الهيتمي رَحْمَدُ اللَّهُ: «هو حديث عظيم من قواعد الدين

قال ابن حجر الهيتمي رجمه الله: «هو حديث عطيم من قواعد الدين وأركان الإسلام، فينبغي حفظه والاعتناء به»(٢).

قال ابن علان رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وهذا الحديث من أجلِّ قواعد الإسلام، ومن جوامع الكلم؛ لأنه يدخل فيه من الأحكام ما لا يحصى»(٣).

#### \* غريب الحديث:

ما نهيتكم: أي: الشيء الذي أنهاكم عنه.

فاجتنبوه: اتركوه كله، ولا تفعلوا منه شيئًا؛ لأن الاجتناب أسهل من الفعل؛ كلُّ يدركه، ويستطيعه.

وما أمرتكم: أي الشيء الذي آمركم به.

<sup>(</sup>۱) «شرح مسلم» للنووي (۹/ ۸٦).

<sup>(</sup>٢) «فتح المبين» (ص١١٩).

<sup>(</sup>٣) «دليل الفالحين» (٧/ ٧٤).

فائتوا منه ما استطعتم: قيد بالاستطاعة؛ لأن الأمر فعل، وقد يشق الفعل على الإنسان.

#### \*موضوع الحديث:

التكاليف الشرعية بين فعل المأمور وترك المحظور.

#### \*الشرح الإجمالي:

لا يتم التكليف الشرعي إلا بـ (إفعل) وبـ (لا تفعل)، ولما كان النهي سهلًا اجتنابه؛ لأن كل عبد يدركه ويستطيعه؛ فقد أمر الرسول عليه بتركه جميعًا، واجتنابه كله.

وأما الأمر؛ فهو فعل، والفعل قديشقُّ على الإنسان؛ أو قد تحول بينه عن الفعل موانع، فلذلك قيَّد الرسول عَيْكَ فعله بالاستطاعة، وربطه بالقدرة.

ثم حثهم على عدم كثرة السؤال؛ وخاصة السؤال عما لا يحتاج، وقد يسوء سؤال السائل جوابه؛ مثل:

هل هو في النار أو في الجنة ؟!.

وهل أبوه من ينسب إليه أو غيره؟!.

أو السؤال على وجه التعنت، والعبث، والاستهزاء؛ كم كان يفعله كثير من المنافقين وغيره.

أو سؤال آيات الاقتراح الذي كان يسأله المشركون وأهل الكتاب، وهذا موافق لقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَشَعَلُواْ عَنَ أَشَيّاءَ

### شُوعِ الأَرْبَعِيْنِ البَّوَوِيَة

إِن تُبْدَ لَكُو تَسُؤُكُو وَإِن تَسْئَلُواْ عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ ٱلْقُرْءَانُ تُبَدَ لَكُمْ عَفَا ٱللَّهُ عَنْهَا وَٱللَّهُ غَفُورُ حَلِيمٌ ﴾ [المائدة: ١٠١].

ثم بين لهم: أن هذا من سنن الأمم السابقة، والتي كانت من أسباب هلاكهم.

#### \* فقه الحديث:

١- الأمر بترك السؤال عن شيء لم يقع؛ خشية أن ينزل به وجوب أو عزيمة؛ لأن كثرة السؤال توصل إلى تعقيد المسائل وتفريعها، وتفتح باب الشبهات المفضية إلى كثرة الاختلاف: الذي يفضى إلى الهلاك.

٢ - وجوب ترك كل ما نهى عنه رسول الله ﷺ نهيًّا جازمًا؛ لأنه لا مشقة في تركه، ولذلك كان النهي عنه عامًّا.

٣- فعل المأمور به قد يلزم منه مشقة؛ ولذا كان الأمر به على قدر
 الاستطاعة

٤- ينبغي الانشغال بالأهم المحتاج إليه عاجلاً عما لا يحتاج إليه في الحال
 ٥- يُسْرُ دين الإسلام وسهولته؛ حيث لم يوجب على العباد إلا ما يستطيعون، ولم يكلفهم ما لا يطيقون.

7- ينبغي على المسلم أن يبحث عما جاء عن الله جَلَّجَلَالُهُ ورسوله عَلَيْكُ، ثم يتشاغل بالعمل به؛ ثم يجتهد في تَفَهُم ذلك، والوقوف على مراد الله فيه، ثم يتشاغل بالعمل به؛ فإن كان من العلميات صدقه واعتقد حقيقته، وإن كان من العمليات بذل وسعه في تطبيقه والقيام به.

أما إذ كانت الهمة مصروفة عند سماع الأمر والنهي إلى فرض أمور قد تقع وقد لا تقع، مع الإعراض عن القيام بمقتضى ما سمع؛ فإن هذا يدخل في النهي؛ لأن التفقه إنها يحمد للفعل، لا للمراء والجدال، وقيل وقال.

# فصل منهج السلف في تلقي العلم والعمل به

قال ابن رجب الحنبلي رَحْمَهُ اللَّهُ: «وقد انقسم الناس في هذا الباب إلى قسمين:

فمن اتباع أهل الحديث من سدَّ باب المسائل حتى قلَّ فهمه وعلمه لحدود ما أنزل الله على رسوله، وصار حامل فقه غير فقيه.

ومن فقهاء أهل الرأي من توسّع في توليد المسائل قبل وقوعها: ما يقع في العادة منها وما لا يقع، واشتغلوا بتكلُّف الجواب عن ذلك، وكثرة الخصومات فيه، والجدال عليه، حتى يتولَّد من ذلك افتراق القلوب، ويستقرُّ فيها بسبه الأهواء والشحناء والعداوة والبغضاء، ويقترن ذلك كثيرًا بنية المغالبة، وطلب العلوِّ والمباهاة، وصرف وجوه الناس، وهذا مما ذمَّه العلماء الربَّانيون، ودلَّت السنة على قبحه وتحريمه.

وأما فقهاء أهل الحديث العاملون به؛ فإن معظمَ همِّهم البحثُ عن معاني كتاب الله، وما يُفَسِّرُه من السنن الصحيحة، وكلام الصحابة والتابعين لهم بإحسان، وعن سنة رسول الله عَلَيْكُ، ومعرفة صحيحها

#### الأفنان النَّدِيَّة

وسقيمها، ثم التفقّه فيها وفهمها، والوقوف على معانيها والحديث، ومسائل الحلال والحرام، وأصول السنة، والزهد، وغير ذلك. وهذا هو طريق الإمام أحمد ومن وافقه من علماء الحديث الربَّانيين.

وفي معرفة هذا شغل شاغل عن التشاغل بها أحدث من الرأي ما لا ينتفع به و لا يقع، وإنها يورث التجادل فيه كثرة الخصو مات و الجدال، و كثرة القيل و القال.

وكان الإمام أحمد -كثيرًا- إذا شُئل عن شيء من المسائل المحدثة المتولدات التي لا تقع؛ فيقول: دعونا من هذه المسائل المحدثة.

وما أحسن ما قاله يونس بن سليهان السقطي: نظرت في الأمر، فإذا هو الحديث والرأي، فوجدت في الحديث ذكر الربِّ عز وجل، وإجلاله، وعظمته، وذكر العرش، وصفة الجنة والنار، وذكر النبيين والمرسلين، والحلال والحرام، والحث على صلة الأرحام، وجماع الخير فيه.

ونظرت في الرأي؛ فإذا فيه المكر والغدر والحيل، وقطيعة الأرحام، وجماع الشر فيه.

وقال أحمد بن شبويه: من أراد علم القبر؛ فعليه بالآثار؛ ومن أراد علم الخبر؛ فعليه بالرأى.

ومن سلك طريقًا لطلب العلم على ما ذكرناه؛ تمكَّن من فهم جواب الحوادث الواقعة غالبًا؛ لأن أصولها توجد في تلك الأصوال المشار إليها، ولا بدَّ أن يكون سلوك هذا الطريق خلاف أئمة أهل الدين المجمع على هدايتهم ودرايتهم؛ كالشافعي، وأحمد، وإسحاق، وأبي عبيد، ومن سلك مسلكهم؛

فإن من ادَّعي سلوك هذا الطريق على غير طريقهم وقع في مفاوز ومهالك، وأخذ بها لا يجوز الأخذ به، وترك ما يجب العمل به.

وملاك الأمر كلّه: أن يقصد بذلك وجه الله عز وجل، والتقرُّب إليه بمعرفة ما أنزل على رسوله، وسلوك طريقه، والعمل بذلك، ودعاء الخلق إليه.

ومن كان كذلك؛ وفَقه الله وسدَّده، وألهمه رشده، وعلَّمه ما لم يكن يعلم، وكان من العلماء الممدوحين في الكتاب في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخُشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَنَوُ الْإِنَّ اللَّهَ عَزِيْزُغَفُورُ ﴾ [فاطر: ٢٨]، ومن الراسخين في العلم.

قال نافع بن زيد: يقال: الراسخون في العلم: المتواضعون لله، والمتذلِّلون لله في مرضاته، لا يتعاظمون على من فوقهم، ولا يحقرون مَن دونهم، ويشهد لهذا قول النبي على: «أتاكم أهل اليمن، هم أبرُّ قلوبًا، وأرقُّ أفئدة، الإيمان يماني، والحكمة يمانية»(۱)، وهذه إشارة منه إلى أبي موسى الأشعري ومن كان على طريقه من علماء أهل اليمن، ثم إلى مثل أبي موسى الخولاني، وأويس القرني، وطاووس، ووهب بن منبه، وغيرهم من علماء أهل اليمن، وكلُّ هؤلاء من العلماء الربانيين الخائفين من الله، فكلهم علماء بالله: يخشونه، ويخافونه، وبعضهم أوسع علمًا بأحكام الله وشرائع دينه من بعض، ولم يكن تمييزهم عن الناس بكثرة قيل وقال، ولا بحث ولا جدال.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٣٨٨)، ومسلم (٥٢) من حديث أبي هريرة رَضِّوَلِيَّكُ عَنْهُ.

# الآفنان النَّدِيَّة

وكذلك معاذ بن جبل رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ أعلم الناس بالحلال والحرام (۱)، وهو الذي يُحشر يوم القيامة إمام العلماء برتوة (۲)، ولم يكن علمه بتوسعة المسائل وتكثيرها، وإنها كان عالمًا بالله، وعالمًا بأصول دينه رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ.

وقد قيل للإمام أحمد رَحِمَهُ اللهُ: من نسأل بعدك؟ قال: عبد الوهاب الوراق. قيل له: إنه ليس له اتساع في العلم. قال: إنه رجل صالح، ومثله يوفق لإصابة الحق.

وسئل عن معروف الكرخي؛ فقال: كان معه أصل العلم: خشية الله. وهذا يرجع إلى قول بعض السلف: كفى بخشية الله علمًا، وكفى بالاغترار بالله جهلًا.

وهذا باب واسع يطول استقصاؤه.

وبالجملة؛ فنقول: من لم يشتغل بكثرة المسائل التي لا يوجد مثلها في سنة رسوله على الشيخة بل اشتغل بفهم كلام الله ورسوله، وقصده بذلك امتثال الأوامر، واجتناب النواهي، فهو ممن امتثل أمر رسول الله على وسله، واشتغل بكثرة بمقتضاه، ومن لم يكن اهتامه بفهم ما أنزل الله على رسله، واشتغل بكثرة توليد المسائل التي قد تقع وقد لا تقع، وتكلف أجوبتها بمجرد الرأي؛ خشي

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۳۷۹۱) وغيره وهو صحيح، وله شواهد عن أبي سعيد الخدري، وجابر رَضِّ لَلْهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) رتوة: رمية سهم.

والحديث أخرجه أبن سعد في «الطبقات» (٢/ ٥٩٠ و٣/ ٥٩٠)، وأبو نعيم في «الحلية» (١/ ٢٢٨) بإسناد ضعيف، لكن له شواهد عن جابر، وعن الحسن مرسلاً وغيرهم، وهو بها صحيح، والله أعلم.

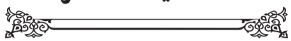
عليه أن يكون مخالفًا لهذا الحديث، مرتكبًا لنهيه، تاركًا لأمره.

واعلم أن كثرة وقوع الحوادث التي لا أصل لها في الكتاب والسنة؛ إنها هو من ترك الاشتغال بامتثال أوامر الله ورسوله، واجتناب نواهي الله ورسوله، فلو أن من أراد أن يعمل عملًا سأل عها شرعه الله في ذلك العمل؛ فامتثله، وعها نهى عنه فيه؛ فاجتنبه؛ وقعت الحوادث مقيدة بالكتاب والسنة، وإنها يعمل العامل بمقتضى رأيه وهواه؛ فتقع الحوادث عامتها مخالفة لما شرعه الله، وربها عسر ردُّها إلى الأحكام المذكورة في الكتاب والسنة؛ لبعدها عنها. في الجملة؛ فمن امتثل ما أمر به النبيُّ في هذا الحديث، وانتهى عها نهى عنه، وكان مشتغلًا بذلك عن غيره؛ حصل له النجاة في الدنيا والآخرة، ومن خالف ذلك، واشتغل بخواطره وما يستحسنه؛ وقع فيها حذَّر منه النبي من حال أهل الكتاب الذين هلكوا بكثرة مسائلهم، واختلافهم على انبيائهم، وعدم انقيادهم وطاعتهم لرسلهم»(۱).



<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (ص ١٤٣ -١٤٧ - المنتقى».

# الحديث العاشر



عَن أَبِي هُرَيرَةَ رَضَيُلِكُ عَنْهُ؛ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ: «إِنَّ الله طَيِّبُ لَا يَقبَلُ إِلَّا طَيِّبًا، وَإِنَّ الله تَعَالَى أَصَرَ الْمُؤمِنِينَ بِهَا أَمَرَ بِهِ الْمُرسَلِينَ؛ فَقَالَ تَعَالَى: (إِنَّ اللهُ تَعَالَى أَصَرَ الْمُؤمِنِينَ بِهَا أَمَرَ بِهِ الْمُرسَلِينَ؛ فَقَالَ تَعَالَى: (وَيَا اللهُ مُنُولُ مُلُولُ مَا اللهُ مِنُونَ: ١٥].

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْكُلُواْمِن طَيِّبَتِ مَارَزَقَنَكُمْ وَٱشْكُرُواْ يِتَهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٢].

ثُمَّ ذَكَرَ: الرَّجُلَ يُطِيلُ السَّفَرَ، أَشعَثَ أَغبَرَ، يَمُدُّ يَدَيْهِ إِلَى السَّاءِ: يَا رَبِّ! يَا رَبِّ! وَمَطعَمُهُ حَرَامٌ، وَمَشرَبُهُ حَرَامٌ، وَمَلبَسُهُ حَرَامٌ، وَغُذِّيَ بِالْحُرَام، فَأَ نَّى يُسْتَجَابُ لِذَلِك».

رَوَاهُ مُسلِمٌ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه مسلم (١٠١٥).

\* منزلة الحديث:

قال الإمام النووي رَحْمَدُ اللَّهُ: «هذا الحديث أحد الأحاديث التي

عليها قواعد الإسلام، ومباني الأحكام»(1).

قال الطوفي رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «واعلم أن هذا الحديث عظيم النفع؛ لأنه يتضمن بيان حكم الدعاء، وشرطه، ومانعه»(٢).

قال ابن دقيق العيد رَحِمَهُ ألله أنه: «وهذا الحديث أحد الأحاديث التي عليها قواعد الإسلام، ومباني الأحكام، وفيه الحث على الإنفاق من الحلال، والنهي عن الإنفاق من غيره، وأن المأكول والمشروب والملبوس ونحوهما ينبغى أن يكون حلالًا خالصًا لا شبهة فيه»(٣).

ولذلك قيل: هذا الحديث أصل في الحث على تحري الحلال واجتناب الحرام في المأكل والمشرب والملبس.

#### \* راوى الحديث:

تقدمت ترجمة أبي هريرة رَضِّاللَّهُ عَنْهُ في الحديث التاسع.

#### \* غريب الحديث:

إن الله طيب: الطيب: الطاهر، والمراد: أن الله طيب في ذاته وصفاته وأفعاله، ومنزه عن النقائص والعيوب والقبائح كلها.

لا يقبل إلا طيبًا: لا يقبل إلا طيبًا في ذاته، وحلالًا في كسبه، وأما الخبيث في ذاته، أو في كسبه؛ فإن الله يمحقه ويبطله.

فالطيب من الأعهال: ما كان خالصًا لوجه الله تعالى، مو افقًا

<sup>(</sup>۱) «شرح مسلم» للنووي (۷/ ۸۸).

<sup>(</sup>٢) «التعيين في شرح الأربعين» (ص١١٧ - ١١٨).

<sup>(</sup>٣) «شرح الأربعين النووية» (ص٤٢).

# الأفنان النَّدِيَّة

لسنة رسوله عَلَيْهُ.

والطيب من الأموال: ما اكتسب عن طريق الحلال، وأما ما أكتسب عن طريق محرم؛ فهو خبيث.

وإن الله أمر المؤمنين بها أمر به المرسلين: خاطب المؤمنين بالتكاليف الشرعية التي خاطب بها المرسلين في تحليل الطيبات وتحريم الخبائث؛ كها وصف رسوله الله الله وَيُحُ لُلُهُ مُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحُ لِرِّمُ عَلَيْهِ مُ ٱلْخَبَايِثَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧]. يطيل السفر: كثير السفر والترحل: لا يضع عصاه عن عاتقه.

أشعث أغبر: أشعث في شعره، أغبر من التراب؛ لأنه لا يهتم بنفسه.

يمدُّ يديه إلى السماء: يرفعهما؛ لأن، ذلك من أسباب إجابة الدعاء.

يا رب يارب: نداء بوصف الربوبية؛ لأن ذلك من أسباب الاستجابة؛ إذا إن إجابة الدعاء من مقتضيات الربوبية.

مطعمه حرام: طعامه الذي يأكله حرام: لذاته أو لكسبه.

ومشربه حرام: شرابه الذي يشربه حرام: لذاته أو لكسبه.

وغذى بالحرام: تغذى بالحرام الحاصل من فعل غيره.

فأنى يستجاب لذلك: كيف يستجاب دعاؤه، ويقبل سعيه؛ أي: يبعد أن يستجاب لهذا، ولكن لا يستحيل؛ لأن أسباب الإجابة موجودة.

\* موضوع الحديث:

الرزق الحلال الطيب من أسباب قبول الدعاء وتحققه.

#### \*الشرح الإجمالي:

أخبر الرسول عَيْكُ أن الله جَلَّجَلاله قد تقدست ذاته وصفاته وأفعاله عن كل قبيح وخبيث؛ فهو سبحانه طيب، ولذلك؛ فهو لا يقبل من العباد والأعمال إلا ما كان طيبًا في ذاته وكسبه.

ثم بَيَّن رسول الله عَلَيْةِ: أن الخطاب الإلهي للمرسلين هو خطاب للمؤمنين ولا فرق إلا ما جاء تخصيصه بالنبي عَلِيَةٍ.

ثم بَيَّن رسول الله عَلَيْةِ: أن الكسب الحرام يمنع استجابة الدعاء؛ فضر ب مثالًا لرجل يطيل السفر، وهو كذلك متضرع في هيئته وقوله، ويرفع يديه إلى السهاء، وكل هذه الأسباب من أسباب استجابة الدعاء، ولكنه فعل مانعًا من ذلك؛ وهو: الكسب الحرام؛ فأنى يستجاب له.

#### \* فقه الحديث:

- ١ من أسماء الله الحسنى الطيب؛ لقوله عَلَيْهُ: «إن الله طيب».
- ٢ وصف الله تعالى بأنه طيّب ذاتًا وصفاتٍ وأفعالًا وأحكامًا، وأنه منزه
   عن كل نقص وعيب وقبيح.
  - ٣- من الأعمال ما يقبله الله، ومنها ما لا يقبله.
  - ٤ الله غني عن الخلق؛ فلا يحتاجهم بل هم يحتاجونه.
- ٥- لا يقبل الله من الأعمال إلا ما كان طيّبًا، وأما ما كان خبيثًا؛ فإن الله لا يقبل الله عوردُّ.
- ٦ استعمال ما يشجع العمل، ويحرض المؤمنين على الطاعة، وهذا ظاهر

## الأفنان النَّدِيَّة

في قوله ﷺ: «إن الله أمر المؤمنين بها أمر به المرسلين»، فإذا علم المؤمن: أن هذه من مأمورات الأنبياء تشجع على الامتثال، وقوي على الطاعة.

٧- من امتنع عن الطيبات التي أباحها الله لغير سبب شرعي؛ فهو مذموم شرعًا.

٨ - أمر الله عباده المرسلين والمؤمنين بأكل الطيبات واكتساب الحلال.

9 - وجوب شكر الله جَلَّجَلَالُهُ على آلائه ونعمائه، فله الحمد في الأولى والآخرة: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْكُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَارَزَقَنَكُمْ وَٱشْكُرُواْ لِلَّهِ﴾ [البقرة: ١٧٢].

١٠ من أسباب استجابة الدعاء: السفر، ورفع اليدين، والتوسل إلى الله بالربوبية؛ لأن بها الخلق والتدبير، وأكل الحلال.

١١ - أكل الحرام مانع في استجابة الدعاء.

۱۲ - الرسل مكلفون بالعبادات والطاعات؛ كما أن المؤمنين مكلفون بذلك.

17 - ينبغي على العبد أن يكون فقيهًا يعلم ما يحصل به أسباب نجاته؛ فيعض عليها بالنواجذ، ويعلم ما يكون به هلاكه؛ فيفر منه فراره من الأسد.

#### \* تنبيه:

استكملت فقه الدعاء المستجاب في كتاب نسيج و حده: «النبذ المستطابة في الدعوات المستجابة».

#### فصل

# في رد مقولة أهل البدع: «السماء قبلة الدعاء» وبيان اعتقاد أهل السنة والجماعة أن الله تعالى في السماء فوق عرشه بائن من خلقه

دلَّ هذا الحديث على أن الله عز وجل في السهاء، مستو على عرشه بائن من خلقه، ولذلك يتوجه العباد إليه بالدعاء؛ كما في قوله ﷺ: «يمد يديه إلى السهاء».

ولكن أهل الأهواء والبدع: نفاة العلو لله العلي العظيم؛ حرَّفوا معنى ذلك بقولهم: «السماء قبلة الدعاء؛ كما أن القبلة قبلة الصلاة»، وقد شاعت هذه البدعة العقيدية عند الأشاعرة الذين ورثوها عن الجهمية.

وأصل ذلك: أنهم أرادوا نفي علو ذات الله تعالى، وغاظهم ما يجده الناس في فطرهم ضرورةً من توجه قلوبهم نحو السماء، ومن رفع أيديهم تجاهها؛ فزعموا: أن «السماء قبلة للدعاء» (!).. وأن توجه المسلمين بقلوبهم نحوها، ورفع أيديهم باتجاهها: هو توجه لقبلة الدعاء؛ كما يتوجهون للكعبة قبلة الصلاة (!).. حتى روى بعض الكذّابين نفاة الصفات عن الله تعالى في ذلك حديثًا لا أصل له عن النبي عَلَيْهَ ؛ بلفظ: «السماءُ قبلةُ الدعاء»!.

قال شيخنا الإمام الألباني رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

«لم أقف له على أصل؛ إلا ما قاله الحافظ في «نتائج الأفكار» (١/ ٢٥٩، ٢٦٠) في «آداب الدعاء»: «قلت: أما الاستقبال: فلم أر فيه شيئًا صريحًا

## الأفنان النَّدِيَّة

يختص به، وقد نقل الروياني أنه يقول رافعًا بصره إلى السهاء، وقد تقدم ذلك في حديث عمر، وفي حديث ثوبان: «السهاء قبلة الدعاء»؛ فلعل ذلك مراد من أطلق».

كذا قال(!).. وحديث ثوبان تقدم عنده (١/ ٢٤٥)، وليس فيه ما ذكر، ولا رأيت ذلك في كتاب من كتب السنَّة التي وقفت عليها، بل ظاهر كلام شارح «العقيدة الطحاوية» ابن أبي العز (ص٣٢٧) وغيره: أن هذا الحديث المزعوم هو من قول بعض المؤولة، أو المعطلة الذين ينكرون علو الله على خلقه، واستواءه على عرشه، وما فُطر عليه الناس من التوجه بقلوبهم في دعائهم جهة العلو؛ فقال الشارح:

"إن قولكم: إن "السماء قبلة الدعاء": لم يقله أحد من سلف الأمة، ولا أنزل الله به من سلطان..."(١).

وقد وردت هذه العبارة «السماء قبلة الدعاء» في كتب الأشاعرة بكثرة؛ لأنهم ينفون عن الله تعالى صفة العلو، والاستواء على العرش<sup>(۱)</sup>؛ حتى ظنها كثيرون عقيدة صحيحة.

وقد أجاب ابن أبي العز الحنفي رَحِمَهُ الله على هذا القول من عدة أوجه: «أحدها: أن قولكم: «إن السماء قبلة للدعاء» لم يقله أحد من سلف الأمة، ولا أنزل الله به من سلطان، وهذا من الأمور الشرعية الدينية، فلا يجوز أن يخفى على جميع سلف الأمة وعلمائها.

<sup>(</sup>۱) «السلسة الضعيفة» (۱۳/ ٤٤٣).

<sup>(</sup>٢) مخالفين بذلك الإمام أبي الحسن الاشعري رَحِمَهُ اللّهُ إمام مذهبهم الذي يزعمون أنهم على منهجه وعقيدته؛ فقد نص رَحِمَهُ اللّهُ على علو الله على خلقه، واستوائه على عرشه في «الإبانة».

## شئح الأربعين البَّوويَّة

الثاني: أن قبلة الدعاء هي قبلة الصلاة، فإنه يستحب للداعي أن يستقبل القبلة، وكان النبي عليه يستقبل القبلة في دعائه في مواطن كثيرة، فمن قال: إن للدعاء قبلة غير قبلة الصلاة، أو إن له قبلتين:

إحداهما الكعبة.

والأخرى السماء:

فقد ابتدع في الدين، وخالف جماعة المسلمين.

الثالث: أن القبلة: هي ما يستقبله العابد بوجهه؛ كما تستقبل الكعبة في الصلاة والدعاء، والذكر والذبح، وكما يوجه المحتضر والمدفون، ولذلك سميت «وجهة»، والاستقبال خلاف الاستدبار، فالاستقبال بالوجه، والاستدبار بالدبر، فأما ما حاذاه الإنسان برأسه أو يديه أو جنبه فهذا لا يسمى «قبلة»: لا حقيقة ولا مجازاً، فلو كانت السماء قبلة الدعاء لكان المشروع أن يوجه الداعي وجهه إليها، وهذا لم يشرع، والموضع الذي ترفع اليد إليه لا يسمى «قبلة»، لا حقيقة ولا مجازاً، ولأن القبلة في الدعاء أمر شرعي تتبع فيه الشرائع، ولم تأمر الرسل أن الداعي يستقبل السماء بوجهه، بل نهوا عن ذلك.

ومعلوم أن التوجه بالقلب، واللجأ والطلب الذي يجده الداعي من نفسه أمر فطري، يفعله المسلم والكافر والعالم والجاهل، وأكثر ما يفعله المضطر والمستغيث بالله؛ كما فطر على أنه إذا مسه الضريدعو الله، مع أن أمر القبلة مما يقبل النسخ والتحويل، كما تحولت القبلة من الصخرة إلى الكعبة، وأمر التوجه في الدعاء إلى الجهة العلوية مركوز في الفطر، والمستقبل للكعبة

## الآفئانُ النَّدِيَّة

يعلم أن الله تعالى ليس هناك، بخلاف الداعي، فإنه يتوجه إلى ربه وخالقه، ويرجو الرحمة أن تنزل من عنده (١) أ.هـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحِمَهُ ٱللَّهُ:

"إن الذين يرفعون أيديهم وأبصارهم وغير ذلك إلى السهاء وقت الدعاء: تقصد قلوبُهم الربَّ الذي هو فوق، وتكون حركة جوارحهم بالإشارة إلى فوق: تبعًا لحركة قلوبهم إلى فوق، وهذا أمرُ يجدونه كلُّهم في قلوبهم وَجْدًا ضروريًّا؛ إلا من غُيِّرت فطرته باعتقاد يصرفه عن ذلك، وقد حكى محمد بن طاهر المقدسي عن الشيخ أبي جعفر الهمذاني: أنه حضر مجلس أبي المعالي الجويني – فذكر العرش، وقال: "كان الله ولا عرش»، ونحو ذلك.

وقام إليه الشيخ أبو جعفر؛ فقال: يا شيخ دعنا من ذكر العرش، وأخبرنا عن هذه الضرورة التي نجدها في قلوبنا: فإنه ما قال عارف قط: «يا الله»: إلا وجد في قلبه ضرورة لطلب العلو، لا يلتفت يمنة، ولا يسرة.

قال: فضرب أبو المعالي على رأسه، وقال: «حيرني الهمذاني».

فأخبر هذا الشيخ عن كل من عرف الله: أنه يجد في قلبه حركة ضرورية إلى العلو إذا قال: «يا الله»، وهذا يقتضي أنه في فطرتهم، وخِلقتهم: العلم بأن الله فوق، وقصده، والتوجه إليه: إلى فوق»(٢).



<sup>(</sup>۱) «شرح العقيدة الطحاوية» (ص ٣٢٧ - ٣٢٨).

<sup>(</sup>٢) «بيان تلبيس الجهمية» (٢/ ٤٤٧ – ٤٤٧).

# الحديث الحادي عشر پُرِيِّ

عَن أَبِي مُحَمَّدِ الْحَسَنِ بنِ عَلِيِّ بنِ أَبِي طَالِبٍ -سِبطِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ وَرَيْحَانَتِهِ - رَضَيُلِلَهُ عَنْهُا؛ قَالَ: حَفِظت مِن رَسُولِ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ الللهُ اللهِ الل

رَوَاهُ النَّسَائِيُّ وَالتِّر مِذِيُّ؛ وَقَالَ التِّر مِذِيُّ: حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ.

\* توثيق الحديث:

صحيح: أخرجه الترمذي (۱۸ ۲۵)، والنسائي (۸/ ٣٢٧-٣٢٨)، وأحمد (۱/ ٢٠٠) من طرق عن شعبة عن بريد بن أبي مريم عن أبي الحوراء السعدي؛ قال: قلت للحسن بن علي: ما حفظت من رسول الله عليه وذكره). قلت: هذا إسناد صحيح؛ رجاله ثقات.

وله شواهد عن أنس بن مالك، وعبد الله بن عمر رَضَالِلَّهُ عَنْهُمْ.

وهذا الحديث قطعة من حديث الوتر، وعند الترمذي زيادة: «فإن الصدق طمأنينة، والكذب ريبة».

\* منزلة الحديث:

هذا الحديث قاعدة من قواعد الدين، وأصل في الورع الذي عليه

#### الأفنان النكرية

مدار اليقين، وراحة من ظلم الشكوك والأوهام المانعة لنور اليقين (۱). قال العسكري رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «لو تأمَّل الحذَّاق هذا الحديث؛ لتيقَّنوا أنه استوعب كل ما قيل في تجنب الشبهات (۲).

هذا الحديث من جوامع الكلم، ومن الحِكم النبوية البليغة؛ فهو بكلماته القليلة قعَّد قاعدة عظيمة في ديننا الإسلامي، وهي ترك الشبهات، والتزام الحلال المتيقن (٣).

#### \* راوي الحديث:

هو الحسن بن علي بن أبي طالب القرشي الهاشمي رَضَاً يَسَّهُ عَنْهُا، سبط رسول الله عَلَيْة وريحانته، وسيد شباب أهل الجنة، وأشبه الناس بالمصطفى عَلَيْة.

ولد في رمضان سنة (٣هـ)، وعقَّ عنه جدُّه المصطفى عَيَالِيَّ كَبشًا، وكان سيِّدًا وسيمًا جميلًا عاقلًا حليمًا خيِّرًا، يكره الفتن والسيف.

بعد وفاة أبيه بويع بالخلافة؛ فتهيأ لقتال أهل الشام، ثم رأى أن الصلح خير له وللمسلمين؛ فتنازل عن الخلافة لمعاوية بن أبي سفيان رَضَّ لِللَّهُ عَنْهُا عام (٤٠)، وسمي هذا العام: عام الجماعة؛ لاجتماع أمر المسلمين.

مناقبه وفيرة، وقد وردت في فضائله أحاديث كثيرة؛ منها:

حديث عن أبي هريرة رَضِواًلِيَّهُ عَنْهُ، عن النبي عَلَيْةٍ أنه قال للحسن: «اللهم

<sup>(</sup>۱) «فيض القدير» (۳/ ۷۰٦)، «فتح المبين» (ص١٢٦).

<sup>(</sup>۲) «الجواهر اللؤلؤية شرح الأربعين النووية» (ص١١٦). وانظر: «فيض القدير» (٣/ ٧٠٧).

<sup>(</sup>٣) «الوافي في شرح الأربعين النووية» (ص٨٥).

# شكر الأربعين البووية

إني أحبه؛ فأحبه؛ وأحب من يحبه »(١). وعن أبي بكرة رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ؛ قال: سمعت رسول الله عَلَيْهُ على المنبر والحسن إلى جنبه، ينظر إلى الناس مرة وإليه مرة، ويقول: «ابنى هذا سيِّد، ولعل الله أن يصلح به بين فئتين من المسلمين »(٢).

وعن أبي سعيد الخدري رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ؛ قال: قال النبي عَلَيْلَةٍ: «الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة»(٣).

توفى شهيدًا مسمومًا سنة (٥٠٥ هـ) بالمدينة النبوية.

وهو أفضل من أخيه الحسين رَضَّالِيَّهُ عَنْهُا؛ لكن الروافض تعلقوا بالحسين؛ للوجوه الآتية:

۱ - أن قصة قتله تثير الأحزان؛ فجعلوا ذلك وسيلة؛ لاستثارة عواطف الناس على سنن اليهود بدعوى مظلومية أهل البيت: التي يستترون خلفها؛ لتمرير عقائدهم المجوسية من وراء ذلك.

٢- أن الحسين رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ؛ تزوج ابنة كسرى يزدجر عندما سباها المسلمون بعد فتح العراق وسقوط دولة الفرس؛ فأهداها عمر رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ للحسين رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ، وكل أئمتهم الإثنى عشر من سلالة هذه المرأة الفارسية التي أسلمت وحسن إسلامها - فقط، ولذلك؛ فهم يقدسون الحسين؛ لأن في ابنائه من ابنة كسرى عرق فارسي ودم فارسي، وهم من سلالة ملوك كسرى.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢١٢٢)، ومسلم (٢٤٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧١٠٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٣/ ٣)، والترمذي (٣٧٦٨)، وابن حبان (٢٩٥٩)، والحاكم (٣/ ١٨٢)، وهو حديث صحيح.

وقد ورد عن جمع من الصحابة رَضِيَاللَّهُ عَنْهُو؛ فهو متواتر؛ كما نص على ذلك المناوي رَحِمَهُ أَللَهُ ووافقه شيخنا الألباني رَحِمُهُ أَللَهُ في «السلسلة الصحيحة» (٧٩٦).

#### الأفنان النَّدِيَّة

ولذلك؛ فهؤلاء الروافض هم شيعة كسرى، وليسوا شيعة آل البيت.

\* غريب الحديث:

دع: أي: اترك.

يريبك: تتوهم منه، ولم تحقق فيه.

طمأنينة: استقرار القلب وعدم اضطرابه، وسكون النفس إليه.

\* موضوع الحديث:

الوقوف عند الشبهات واتقائها.

\* الشرح الإجمالي:

يرشد رسول الله على المؤمن إلى معيار في التعامل مع الشبهات وكيفية اتقاها؛ فإن الحلال المحض لا يحصل لمؤمن في قلبه من ريب، بل تسكن إليه النفس، ويطمئن إليه القلب.

وكذلك الحرام المحض؛ فإن النفس تشمئز منه، والقلب ينفر منه.

وأما المشتبهات؛ فيحصل بها للقلوب القلق والاضطراب الموجب للشك.

وفي هذا المقام؛ قال على: «دع ما يريبك إلى ما لا يريبك»؛ أي: اترك الذي فيه شك إلى الشيء الذي لا تشك فيه.

وهذا يشبه حديث النعمان بن بشير رَضَاً لللهُ عَنْهُما: أن النبي عَلَيْهُ؛ قال: «... وبينهما أمور مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس؛ فمن اتقى التشبهات؛ فقد استبرأ لدينه وعرضه (۱۰).

<sup>(</sup>١) انظر (ص٤٩).

# شئح الأربعين البَّوويّة

فالذي يريبك وتشك فيه سواء أكان في أمور الدنيا أو أمور الآخرة؛ فالأحسن أن ترتاح منه وتدعه؛ حتى لا يزعج نفسك قلق، ولا يختلج في قلبك حيرة واضطراب فيها فعلت وأتيت.

#### \* فقه الحديث:

١ - الإسلام لا يريد من أتباعه: أن يكونوا في قلق وشك، وإنما يريدهم أسوياء اتقياء؛ حياتهم كلها طمأنينة وسكينة.

٢- من الورع الوقوف عند الشبهات والمشتبهات واتقائها؛ فإن الحلال المحض لا يحصل لمؤمن في قلبه منه ريب، ومن اتقى الشبهات؛ فقد استبرأ لدينه وعرضه.

٣- التدقيق في التوقف عن الشبهات إنها يصلح لمن استقامت أحواله، وتشابهت في التقوى والورع أعهاله، أما من ينتهك المحرمات الظاهرة، ويتورع عن دقائق الشبه؛ فهذا ورع بارد، وتهو ك زائد.

٤ - الرجوع إلى القلوب عند الاشتباه، فها سكن إليه القلب، وانشرح
 إليه الصدر؛ فهو البر والحلال، فإن الخير تطمئن به القلوب.

وماكان خلاف ذلك؛ فهو الإثم والحرام، والشر ترتاب به ولا تطمئن إليه. وينبغي ألا يكون في القلب ميل سابق أو هوى مستحكم؛ فإن النتائج ظلال المقدمات.

٥ - الأولى الخروج من اختلاف العلماء في المسائل التي تتكافأ فيها الأدلة،
 ويصعب الجمع والترجيح؛ فإن ذلك أبعد عن الشبه.

# فصل فيه نماذج عالية ونصائح غالية من حياة السلف الصالح في هذا الباب

كان المسور بن مخرمة رَضَالِللَّهُ عَنْهُ قد احتكر طعامًا كثيرًا، فرأى سحابًا في الخريف، فكرهه، فقال: ألا أراني كرهت ما ينفع المسلمين؟ فآلى ألا يربح فيه شيئًا، فأُخبر بذلك عمر بن الخطاب رَضَالِلَّهُ عَنْهُ؛ فقال له عمر: جزاك الله خبرًا.

قال ابن المبارك: كتب غلام لحسان بن أبي سنان إليه من الأهواز: إن قصب السكر أصابته آفة؛ فاشتر السكر فيها قِبَلِك، فاشتراه من رجل، فلم يأت عليه إلا قليل فإذا فيها اشتراه ربح ثلاثين ألفًا.

قال: فأتى صاحب السكر، فقال: يا هذا! إن غلامي كان قد كتب إلي، فلم أعلمك، فأقلنى فيها اشتريت منك.

فقال له الآخر: قد أعلمتني الآن، وقد طيَّبته لك.

قال: فرجع فلم يحتمل قلبه، فأتاه، فقال: يا هذا! إني لم آت هذا الأمر من قبل وجهه، فأحبُّ أن تسترد هذا البيع.

قال: فها زال به حتى ردَّه عليه.

وسُئل الإمام أحمد رَحْمَهُ ٱللَّهُ عن رجل يشتري بقلًا ويشترط الخوصة؛

# شكر الأربعين البووية

يعني: التي تربط بها حزمة البقل. فقال أحمد: إيش هذه المسائل؟

قيل له: إن إبراهيم بن أبي نعيم يفعل ذلك.

فقال أحمد: إن كان إبراهيم بن أبي نعيم؛ فنعم، هذا يشبه ذاك.

وإنها أنكر هذه المسائل ممَّن لا يشبه حاله، وأما أهل التدقيق في الورع؛ فيشبهم حالهم هذا.

وقد كان الإمام أحمد نفسه يستعمل في نفسه هذا الورع، فإنه أمر من يشتري له سمنًا، فجاء به على ورقة، فأمر بردِّ الورقة إلى البائع.

وكان الإمام أحمد لا يستمدُّ من محابر أصحابه، وإنها يخرج معه محبرته يستمدُّ منها.

واستأذنه رجل أن يكتب من محبرته، فقال له: اكتب، فهذا ورع مظلم. واستأذنه رجل آخر في ذلك، فتبسّم، فقال: لم يبلغ ورعي ولا ورعك هذا.



# الحديث الثاني عشر المحيث الثاني عشر

عَن أَبِي هُرَيرَةَ رَضَى لَللَهُ عَنْهُ؛ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «مِن حُسنِ إسلامِ الله ﷺ: المَرعِ تَركُهُ مَا لَا يَعنِيهِ».

حَدِيثٌ حَسَنٌ - رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وَغَيرُهُ هَكَذا.

#### \* توثيق الحديث:

صحيح لغيره: أخرجه الترمذي ( ٢٣١٧)، وابن ماجه ( ٣٩٧٦) من طريق الأوزاعي عن قرَّة بن عبد الرحمن بن حيوئيل عن الزهري عن أبي سلمة عنه به.

قلت: وهذا إسناد حسن: رجاله ثقات؛ غير قرة بن عبد الرحمن بن حيوئيل؛ فإنه صدوق له مناكير.

وله شاهد من حديث علي بن الحسين بن علي مرسلاً: أخرجه مالك (٢/ ٩٠٣)، ومن طريقه الترمذي (٢٤٢٠).

وفي الباب عن جماعة من الصحابة رَضَالِللَّهُ عَنْهُمُ: أبي بكر، وعلي بن أبي طالب، وزيد بن ثابت، والحارث بن هشام.

#### \* منزلة الحديث:

قال ابن عبد البررَحِمَهُ ٱللَّهُ: «كلامه هذا عَلَيْهُ من الكلام الجامع للمعاني الكثيرة الجليلة في الألفاظ القليلة، وهو ما لم يقُلْه أحد قبله، والله أعلم»(١). قال حزة الكناني رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «هذا الحديث ثلث الإسلام»(٢).

قال ابن قيم الجوزية رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «وقد جمع النبي عَلَيْ الورع كله في كلمة واحدة؛ فقال: من حسن إسلام المرء: تركه ما لا يعنيه»(٣).

قال ابن رجب رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «هذا الحديث أصل من أصول الأدب»(٤).

قال الصنعاني رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «أن هذا الحديث من جوامع الكلم النبوية، يعمُّ الأقوال، ويعمُّ الأفعال»(٥).

#### **%راوى الحديث:**

تقدمت ترجمه أبي هريرة رَضَوَلِنَّهُ عَنْهُ في الحديث التاسع.

#### \* غريب الحديث:

من حسن إسلام المرء: من علامة كمال دينه، وحسن استقامته.

تركه ما لا يعنيه: ما لا يحتاجه ولا ضرورة إليه بحكم الشرع لا بحكم الهوى وطلب النفس.

<sup>(</sup>۱) «التمهيد» (۹/ ۱۹۹)، وانظر «شرح الزرقاني على موطأ مالك» (٤/ ٣١٧).

<sup>(</sup>٢) «تنوير الحوالك» (٣/ ٩٦).

<sup>(</sup>٣) «مدارج السالكين» (٢/ ٢٢).

<sup>(</sup>٤) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٥) «سبل السلام» (٤/ ٣٤٣).

## الأفنانُ النَّدِيَّة

#### \*موضوع الحديث:

حرص الإنسان على ما ينفعه.

#### \*الشرح الإجمالي:

هذا الحديث جامع لأصول الأدب والسلوك السليم: أن من حسن إسلام العبد تركه ما لا يعنيه من قول وفعل، و أن يقصر همته على ما يعنيه من الأقوال والأفعال.

وهذا يملأ قلب المسلم راحة، ونفسه طمأنينة، ويحفز همته إلى معالي الأمور.

#### \*فقه الحديث:

١ - على الإنسان أن يشتغل بها فيه صلاحه معاشًا ومعادًا، ويُعرض عمَّا عدا ذلك بها لا يحتاجه و لا ينتفع به، بله ما يضره ويؤذيه، وألا يتطفل بشئون غيره؛ فإن ذلك من كهال الاستقامة.

وأكثر ما يراد بترك لا يعني حفظ اللسان عن لغو الكلام؛ كما قال تعالى: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٨]

وقال: ﴿ أَمَ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَشَمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجُونِهُمْ بَلَىٰ وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٠].

قال عمر بن عبد العزيز رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «من عَدَّ كلامه من عمله؛ قلل كلامه ، إلا فيها يعنيه».

# شكر الأربعين البووية

٢ - بيان فضل مَنْ حَسُنَ إسلامُه، وقد جاءت أحاديث تبين أنه تضاعف
 حسناته، وتكفر سيئاته؛ منها:

عن أبي هريرة رَضَالِيَّهُ عَنْهُ، عن النبي عَيَالِيَّهُ؛ قال: «إذا أحسن أحدكم إسلامه؛ فكل حسنة يعملها تكتب بعشر أمثالها إلى سبعهائة ضعف، وكل سيئة تكتب بمثلها، حتى يلقى الله عز وجل»(۱).

٣-الإسلام جمع المحاسن كلَّها، وقد جمع الله محاسن الإسلام في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكرِ وَٱلْبَغْيِ يَعِظُكُمُ لِعَلَّكُمُ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠].

٤- ينبغي على المسلم التحرز من كثرة الفضول في الأقوال والأفعال؛ لأن الإنسان إذا اقتصر عل ما يعنيه من الأمور؛ سلم من شرِّ عظيم، والسلامة من الشَّرِّ خر.

٥- الحديث أصل في استثمار الوقت بها يعود على المرء بالنفع؛ لأن
 الاشتغال بها لا فائدة فيه تضييع للوقت وإهدار له.

٦- التدخل فيها لا يعني يؤدي:

أ- إلى الشقاق بين الجماعة، والخصومات بين الناس.

ب- إلى الوقوع فيها حرَّم الله من سوء الظن، والغيبة، والنميمة.

ت- إلى التثاقل عن الطاعات، والتقصير في كل الصالحات.

ث- إلى الاشتغال بسفاسف الأمور، والبعد عن معاليها.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٢٩).

## الأفنانُ النَّدِيَّة

٧- من الأمور التي لا تعني ولا فائدة منها:

أ- فضول الكلام في المجالس، واشتغال العوام بها ليس هم من أهله؛ كالسياسة، وتتبع عورات الحكام، ونشر الأخبار والإشاعات.

ب- التوسع في المباحات من الكماليات، والمبالغة في أعراض الدنيا.

ت- السؤال عن أحوال الناس الخاصة من غير سبب شرعي يسوِّغ ذلك.

ث- تتبع عورات الناس، والتفتيش عنها، ولا سيها العلهاء؛ للتشهير
 بهم، وإسقاطهم.

ج- قراءة الروايات الغرامية، والمجلات الماجنة، وتتبع المسلسلات الهابطة، والبرامج التافهة.

ح- الاشتغال بالهوايات الدنيئة، وبذل الأموال في سبيل الحصول عليها. خ- تربية الحمام وأنواع الطيور؛ لأجل المفاخرة واللهو.

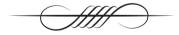
# فصل في أقوال السلـف في تـرك مـا لا يـعني

قال الحسن البصري رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «علامة إعراض الله عن العبد: أن يجعل شغله فيها لا يعنيه».

وقال محمد بن عجلان رَحْمَهُ ٱللّهُ: «إنها الكلام أربعة: أن تذكر الله؛ وتقرأ القرآن، وتسأل عن علم؛ فتخبر به، أو تكلم فيها يعنيك من أمر دنياك».

وقال الشافعي رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «ثلاثة تزيد العقل: مجالسة العلماء، ومجالسة الصالحين، وترك الكلام في ما لا يعنى».

وقال الشيخ عبد الرحمن السعدي رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «إن من لم يترك ما لا يعنيه؛ فإنه مسيء في إسلامه».



# الحديث الثالث عشر

عَن أَبِي حَمْزَةَ أَنْسِ بِنِ مَالِكٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ خَادِمِ رَسُولِ الله ﷺ، عَن النَّبِيِّ عَن النَّبِيِّ عَن النَّبِيِّ عَن النَّبِيِّ عَالَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَ

رَوَاهُ البُّخَارِيُّ وَمُسلِمٌ.

#### \* توثيق الحديث:

أخرجه البخاري (١٣)، ومسلم ( ٤٥).

وعند الإمام أحمد (٣/ ١٧٦ و٢٠٦و ٢٥١ و٢٧٢ و٢٧٨ و٢٨٩) زيادة:

«من الخير» بإسناد صحيح.

#### \* منزلة الحديث:

قال أبو داود السجستاني رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «إنه من الأحاديث التي عليها مدار الإسلام»(١).

#### **\***راوي الحديث:

هو أبو حمزة أنس بن مالك بن النضر بن ضمضم بن زيد بن حرام الأنصاري الخزرجي، خادم رسول الله عليه ، جاءت به أمه -أم سليم رضَ الله عَلَيْ عَنْهَا- إلى رسول الله عَلَيْ المخدمه، فَقَبِلَه و خدمه عشر سنين، ودعا

<sup>(</sup>۱) «شرح مسلم للنووي» (۱۱/ ۲۳).

له بكثرة المال والولد، وطول الحياة، ودخول الجنة.

كان من أكثر الصحابة حديثًا، سكن البصرة، وتوفي سنة ثلاث وتسعين، وهو آخر الصحابة موتًا بالبصرة؛ لكن ليس على الإطلاق؛ لأن آخر الصحابة وفاة: أبو الطفيل عامر بن واثلة رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ، والله أعلم.

#### \* غريب الحديث:

لا يؤمن: إيهانًا كاملًا؛ فالنفي هنا للكهال والتهام، وليس نفيًا لأصل الإيهان.

لأخيه: أي: المؤمن.

ما يحب لنفسه: من الخير في أمور الدنيا والدين؛ كما صرحت به الزيادة عند الإمام أحمد.

## \* موضوع الحديث:

من منازل الإيهان: محبة الخير للإخوان.

# \* الشرح الإجمالي:

يخبر رسول الله عَلَيْهِ: أن العبد المؤمن لن يبلغ كمال الإيمان حتى يحب لأخيه المسلم ما يحب لنفسه من خير الدنيا والدين، ودفع الشرِّ؛ لأن هذا مقتضى الأخوة الإيمانية.

#### \* فقه الحديث:

١ - من شرط الإيمان الكامل: أن يرغب المسلم في أن يحصل للمسلمين
 ما يرغبه ويهواه لنفسه من الخيرات والطاعات.

## الأفنان النَّدِيَّة

- ٢ المحبة من أعمال القلوب التي تؤثر على الإيمان زيادة ونقصانًا.
  - ٣-أهل الإيمان كلهم إخوة، جمع بينهم المنهج الرباني.
- ٤ مجتمع المسلمين وحدة لا تتجزأ؛ يجمعهم الإيان، وتحفهم المحمة.
  - ٥ الإيمان يتفاضل: منه كامل، ومنه ناقص؛ فالإيمان يزيد وينقص.
- 7-استعمال ما يكون به العطف والمودة والرحمة بين المسلمين؛ فإنه قال: «لأخيه»؛ ولو شاء لقال: حتى يحب للمؤمن ما يحب لنفسه، لكنه قال: «لأخيه»؛ استعطافًا أن يحب المؤمن للمؤمن ما يحب لنفسه من الخير.
- ٧- من اتصف بكهال الإيهان لا يؤذي مؤمنًا، ولا يتعدى على مسلم
   في ماله أو عرضه أو دمه.
- ۸- التحذير من الحسد؛ لأن الحاسد لا يحب لأخيه ما يحب لنفسه
   من الخير، بل يتمنى له الشر، وزوال نعمة الله عنه.
- 9 قال شيخنا الإمام الألباني رَحْمَهُ اللّهُ في «الصحيحة» (٧٣): «واعلم أن هذه الزيادة: «من الخير»؛ زيادة هامة تحدد المعنى المراد من الحديث بدقة؛ إذ إن كلمة (الخير) جامعة تعم الطاعات والمباحات الدنيوية والأخروية، وتخرج المنهيات؛ لأن اسم الخير لا يتناولها كها هو واضح.

فمن كمال خلق المسلم: أن يحب لأخيه من الخير مثلما يحب لنفسه،

# شكر الأربعين البووية

وكذلك أن يبغض لأخيه ما يبغضه لنفسه من الشَّرِّ.

وهذا؛ وإن لم يذكره في الحديث؛ فهو من مضمونه: لأن حبَّ الشيء مسلتزم لبغض نقيضه، فترك التنصيص كها قاله الكرماني، ونقله الحافظ في «فتح الباري» (١/ ٥٤) وأقرَّه».

# فصل في الأحاديث الواردة في محبة الخير للمؤمنين

عَن أَبِي هُرَيرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ؛ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «مَن يَأْخُذُ عَنِّي هَؤُلَاءِ الكَلِهَاتِ؛ فَيَعمَلُ بِهِنَّ الْعَلِمَاتِ؛ فَيَعمَلُ بِهِنَّ الْعَلِمَاتِ؛ فَيَعمَلُ بِهِنَّ الْعَلِمَاتِ؛

فَقَالَ أَبُو هُرَيرَةَ: فَقُلتُ: أَنَا يَا رَسُولَ الله! فَأَخَذَ بِيَدِي؛ فَعَدَّ خَمسًا.

وَقَالَ: «اتَّقِ المَحَارِمَ؛ تَكُن أَعبَدَ النَّاسِ، وَارضَ بِهَا قَسَمَ الله لَكَ؛ تَكُن أَغنَى النَّاسِ، وَأَحِبَّ لِلنَّاسِ مَا تُحِبُّ لِنَفسِكَ؛ أَغنَى النَّاسِ، وَأَحسِن إِلَى جَارِكَ؛ تَكُن مُؤمِنًا، وَأَحِبَّ لِلنَّاسِ مَا تُحِبُّ لِنَفسِكَ؛ تَكُن مُوا الضَّحِكِ عُيتُ القَلبَ»(١).

عَن عَبدُ اللهِ بنُ عَمرِ و بنِ العَاصِ رَضَالِلُهُ عَنْهَا؛ عَن النَّبِيِّ عَلَيْهُ؛ قَالَ: «مَن أَحَبَّ أَن يُزَحزَحَ عَنِ النَّارِ، وَيُدخَلَ الجَنَّة؛ فَلتَأْتِهِ مَنِيَّتُهُ وَهُوَ يُؤمِنُ بِالله وَاليَومِ الآخِر، وَليَأْتِ إِلَى النَّاسِ الَّذِي يُحِبُّ أَن يُؤتَى إِلَيهِ»(٢).



<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٣٠٥)، وابن ماجه (٤٢١٧)، وأحمد (٢/ ٣١٠) وهو صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٨٤٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٨٢٦).

# الحديث الرابع عشر

عَن ابنِ مَسعُودٍ رَضَى لَكُ عَنْهُ؛ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «لَا يَحِلُّ دَمُ امرِئٍ مُسلِمٍ إلَّا بِإِحدَى ثَلَاثٍ: الثَّيِّبُ الزَّانِي، وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ، وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ مُسلِمٍ إلَّا بِإِحدَى ثَلَاثٍ: الثَّيِّبُ الزَّانِي، وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ، وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ المُفَارِقُ لِلجَمَاعَةِ».

رَوَاهُ البُخَارِيُّ، وَمُسلِمٌ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه البخاري (٦٨٧٨)، ومسلم (١٦٧٦).

#### \* منزلة الحديث:

هذا الحديث قاعدة من قواعد الدين الحنيف الذي يقرر حفظ نفس المسلم من الهلاك؛ إلا عندما يرتكب جريمة الزنا أو القتل والردة؛ بأسلوب رادع زاجر(١).

وقال ابن حجر الهيتمي رَحِمَهُ اللهُ: «وهو من القواعد الخطيرة؛ لتعلقه بأخطر الأشياء، وهو الدماء، وبيان ما يحل منها وما لا يحل، وإن الأصل فيها العصمة، وهو كذلك عقلًا؛ لأنه مجبول على محبة بقاء الصور الإنسانية

<sup>(</sup>١) «الإلمام» (ص٣٣٤).

# الأفنانُ النَّدِيَّة

المخلوقة في أحسن تقويم»(١).

\* راوى الحديث:

تقدمت ترجمة عبد الله بن مسعود رَضِاً لِللَّهُ عَنْهُ فِي الحديث الرابع.

\* موضوع الحديث:

ما يباح به دم المسلم.

\* غريب الحديث:

لا يحل دم امرئ مسلم: لا يحل قتله إلا بإحدى هذه الأمور.

امرئ مسلم: يدخل في ذلك الرجال والنساء.

إلا بإحدى ثلاث: أي: بواحدة من الثلاث.

الثيب: هو المحصن؛ أي: المتزوج، وهو اسم جنس يدخل فيه الذكر والأنثى.

النفس بالنفس: القاتل العمد الذي يعمد إلى نفس معصومة؛ فيزهقها عدوانًا وظلمًا.

والتارك لدينه المفارق للجهاعة: المرتد عن الإسلام، المفارق لجهاعة المسلمين.

#### \* الشرح الإجمالي:

حرص الشارع الحكيم الرحيم على إبقاء النفوس وأمنها، فجعل لها من شرعه حماية ووقاية، فجعل أعظم الذنوب -بعد الإشراك بالله- قتل النفس

<sup>(</sup>۱) «فتح المبين» (ص١٣٣).

التي حرم الله.

وحرم -هنا- قتل المسلم الذي أقرَّ بالشهادتين؛ إلا أن يرتكب واحدة من الخصال الثلاثة:

الأولى: أن يـزني وقـد مـنَّ الله عليه بالإحصـان، وأعفَّ فرجـه بالنكاح الصحيح.

والثانية: أن يعمد إلى نفس معصومة؛ فيزهقها عدوانًا وظلمًا؛ فالعدل والمساواة لمثل هذا: أن يلقى مثل ما صنع إرجاعًا للحقّ إلى نصابه، وردعًا للنفوس الباغية عن العدوان.

والثالثة: من يبتغي غير سبيل المؤمنين؛ بالارتداد عن دينه، والرجوع عن عقيدته، فهذا يقتل؛ لأنه لا خير في بقاء من ذاق حلاوة الإيمان، ثم رغب عنه وزهد فيه.

فهو لاء الثلاثة يقتلون؛ لأن في قتلهم سلامة الأديان، والأبدان، والأعراض.

#### \*فقه الحديث:

- ١ تحريم دم المسلم وقتله من ذكر أوأنثى؛ صغير أو كبير.
- ٢- أن العبد لا يكون مؤمنًا مسلمًا إلا بالنطق بالشهادتين.
  - ٣- أن دماء المسلمين معصومة؛ إلا ما استثناه النص.
- ٤ مشروعيه قتل الزاني المتزوج ذكرًا كان أو أنثى رجمًا، وهو الرجم
   بالحجارة حتى الموت.

## الأفنان النَّدِيَّة

- ٥ مشروعية قتل القاتل للنفس، ووجوب القصاص في النفس بشروطه.
  - ٦ مشروعية قتل المرتد، وإباحة دمه: رجلًا كان أو امرأة.
- ٧ -جواز وصف الإنسان بها كان عليه ولو انتقل عنه؛ لاستثنائه المرتد
   من المسلمين، وهو اعتبار ما كان.
- ۸ وجوب حفظ الضرورات الخمس: المال، والعرض، والدين،
   والعقل،والنفس.
  - ٩ صيانة المجتمع المسلم من كلِّ فساد وشذوذ.
- ١ الحفاظ على الأسرة المسلمة؛ لأنها اللبنة الأولى في المجتمع المسلم.
- 11- لا يوجد في الإسلام ما يسمى بحرية الفكر بمفهومها العصراني: حيث يجوز للمرء اعتقاد ما شاء، وكيف شاء، ومتى شاء، بل الأولى أن تسمى: حرية الكفر.
- ١٢ حسن تعليم النبي عليه عليه عيث يرد كلامه أحيانًا تقسيمًا؛ لأن التقسيم يحص المسائل و يجمعها، وهو أسرع حفظًا، وأبطأ نسيانًا.

#### \* تكميل:

قال الحافظ ابن رجب رَحِمَهُ ٱللَّهُ في «الجامع العلوم والحكم »: «ويستثنى من عموم قوله تعالى: ﴿ٱلنَّفُسِ بِٱلنَّفُسِ ﴾ [المائدة: ٤٥] صور:

منها: أن يقتل الوالد ولده؛ فالجمهور على ألا يقتل به، وصحَّ ذلك عن عمر رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ، وروي عن النبي ﷺ من وجوه متعددة (١١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۱٤٠٠)، وابن ماجه (٢٦٦٢)، وأحمد (١/ ٢٢ و٢٣ و٤٩) وغيرهم من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، وهو إسناد حسن.

## شكر الأربعين البووية

ومنها: أن يقتل المسلم كافرًا، فإن كان حربيًّا لم يقتل بغير خلاف؛ لأن قتل الحربي مباح بلا ريب، وإن كان ذميًّا أو معاهدًا؛ فالجمهور على أنه لا يقتل به -أيضًا-، وفي صحيح البخاري عن علي رَضَوَلْلَّهُ عَنْهُ، عن النبي عَلَى اللهُ قال: «لا يُقتل مسلم بكافر»(۱)» أ. هـ مختصًر ا.

وقال -أيضًا-: «وحديث ابن مسعود رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ لفظه لا اختلاف فيه، وهو ثابت متفق على صحته.

ولكن يقال على هذا: إنه ورد قتل المسلم بغير إحدى هذه الخصال الثلاث:

فمنها في اللواط: وقد جاء من حديث ابن عباس، عن النبي عَيَالِيَّةِ؟ قال: «اقتلوا الفاعل والمفعول به»(٢).

ومنها: من أتى ذات محرم، وقد روي الأمر بقتله، وروي أن النبي قتل من تنزوج بامرأة أبيه (٣).

ومنها: الساحر(٤)، وهو مذهب جماعة من العلماء: منهم عمر بن

<sup>=</sup> وله شاهد من حديث عمر رَضَيَلَتُهُ عَنْهُ: أخرجه أحمد (١٦/١)، والحاكم (٢/٢١٦ و٤/٣٦٨) من طرق عنه، وهو صحيح بمجموعها.

وورد عن عبد الله بن عباس، وسراقة بن مالك، وعبد الله بن عمر رَضِحُالِتُهُ عَنْهُمْ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٠٤٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤٤٦٢)، والترمذي (١٤٥٦)، وابن ماجه (٢٥٦١)، وهو صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٤٤٥٧) والترمذي (١٣٦٢)، وابن ماجه (٢٦٠٧)، والنسائي (٦/ ١١٩)، وأحمد (٤/ ٢٩٥) من حديث البراء بن عازب رَضِيَلِيَّهُ عَنْهُ عنه، وهمو صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (١٤٦٠)، والدارقطني (٣/ ١١٤)، والبيهقي (٨/ ١٣٦)، والحاكم (٤/ ٣٦١)، من طرق عن جندب بن عبد الله موقوفًا عليه بإسناد صحيح.

عبد العزيز، ومالك، وأحمد، وإسحاق، ولكن هؤلاء يقولون: إنه يكفر بسحره؛ فيكون حكمه حكم المرتد.

ومنها: قتل من وقع على بهيمة، وقد وقع في حديث مرفوع (١)، وقال به طائفة من العلماء.

ومنها: بترك الصلاة؛ فإنه يقتل عند كثير من العلماء، مع قولهم: إنه ليس بكافر(٢).

ومنها: قتل شارب الخمر في المرة الرابعة، وقد ورد الأمر به عن النبى عَلَيْ من وجوه متعددة (٣).

وأخذ بذلك عبد الله بن عمرو بن العاص رَضِوَالِلَّهُ عَنْهُ وغيره.

ومنها: ماروي عنه ﷺ: أنه قال: «إذا بويع لخليفتين؛ فاقتلوا الآخر منهما» (٤٠). ومنها: قوله ﷺ: «من أتاكم وأمركم جميع على رجل واحد، فأراد أن يشقَّ عصاكم، أو أن يفرق جماعتكم؛ فاقتلوه »(٥).

وفي رواية: «فاضربوا رأسه بالسيف؛ كائنًا من كان».

ومنها: من شهر السلاح؛ فعن ابن الزبير رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ، عن النبي عَلَيْهُ؛ قال:

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٤٦٤)، والترمذي (١٤٥٥)، وابن ماجه (٢٥٦٤)، وهو صحيح.

<sup>(</sup>۲) انظر (ص۱۱۱–۱۱۲).

<sup>(</sup>٣) وهو حديث متوار، كما بينه شيخنا الإمام الألباني رَحِمَهُ اللَّهُ في «السلسلة الصحيحة» (١٣٦٠)، وانظر «تخريج المسند» للعلامة أحمد شاكر (٩/ ٤٠-٧٠) ففيه فوائد تضرب إليها أكباد المطي. (٤) أخرجه مسلم (١٨٥٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (١٨٥٢).

 $^{(1)}$ من شهر السلاح ثم وضعه؛ فدمه هدر

ومنها: قتل الجاسوس المسلم إذا تجسس للكفار على المسلمين.

واستدل من أباح قتله بقول النبي عَلَيْهِ في حقِّ حاطب بن أبي بلتعة؛ لما كتب الكتاب إلى أهل مكة يخبرهم بسير النبي عَلَيْهِ إليهم، ويأمرهم بأخذ حذرهم، فاستأذن عمر في قتله؛ فقال: «إنه شهد بدرًا»(٢).

فلم يقل: إنه لم يأت بما يبيح دمه، وإنها علَّل بوجود مانع من قتله؛ وهو: شهوده بدرًا، ومغفرة الله لأهل بدر، وهذا المانع منتف في حقِّ من بعده» أ.هـ مختصرًا.

#### \* تنبیه:

قال ابن دقيق العيد في "إحكام الأحكام» (ص٦٠٢): "وقد استدل بهذا الحديث على أن تارك الصلاة لا يقتل بتركها؛ فإن تركها ليس من هذه الأسباب».

ومثله ابن الملقن في «الإعلام» (٩/ ٤٩).

قال أبو أسامة الهلالي -عفا الله عنه وعن والديه-: وهو استدلال فيه نظر؛ لأن تارك الصلاة:

إما أن يكون جاحدًا لها.

أو متكاسلاً عنها:

فأما الأول؛ فهو كافر بالإجماع، ومرتد عن دين باتفاق؛ فدمه هدر.

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي (٤/ ١١٧)، والحاكم (٢/ ١٩٥) وهو صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٠٨١)، ومسلم (٢٤٩٤) من حديث على رَضَوَّلِتَهُ عَنْهُ.

وأما المتكاسل؛ فإنه يؤمر بها، فإن صلى؛ فبها ونعمت، وإن امتنع وأبى: عرض على السيف؛ فإن اختار السيف؛ فلا شك في ردَّته ولا يتصور إيانه، والله أعلم.

قال الإمام ابن قيم الجوزية رَحِمَهُ ٱللَّهُ: "وأما حديث ابن مسعود: "ولا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث"؛ فهو حجة في قتل تارك الصلاة، فإنه جعل منهم التارك لدينه، والصلاة ركن الدين الأعظم، ولاسيها إن قلنا: بأنه كافر؛ فقد ترك الدين بالكلية، وأنه إن لم يكفر؛ فقد ترك عمود الدين".

## فصل في الردِّ على منكري حدِّ الرجم

في هذا الحديث إثبات حدِّ الرجم، وأنه شرعة نبوية، وليس عادة يهودية؛ كما زعم بعض المعاصرين ممن يرددون شبهات فرق الضلالة، وشكوك المستشرقيين.

ومما لايعلمه أكثر منكري الرجم: أن ثمانية من الصحابة رَضَوَاللَّهُ عَنْهُمُ؟ وهم: علي، وجابر، وعمر، وزيد بن خالد، وأبو هريرة، وابن عباس، وابن مسعود، وابن أبي أوفى، في «صحيح البخاري» رووا عن النبي على الرجم، كل واحد عنه إسناد أو أكثر.

فهل ثمانية الأسانيد ضعيفة؟!

ومما لايعلمه أكثر منكري الرجم: أن اثني عشر صحابيًا رَضَيَّالِلَّهُ عَنْهُمْ في «صحيح مسلم» -فقط- رووا عن النبي ﷺ الرجم.

فهل الاثنا عشر إسنادًا -كلها- ضعيفة؟!

والصحابة رَضِوَاللَّهُ عَنْهُمُ الذين رووا الرجم في صحيح مسلم ولم يذكرهم الإمام البخاري هم: عبادة، وبريدة، وجابر بن سمرة، وعمران بن حصين، وأبوسعيد الخدري.

وتفرد البخاري بحديث علي. فإن لم نأخذ بخبر ثلاثة عشر من الصحابة في «الصحيحين»: ينقلون عن النبي عليه الرجم؛ فمتى نأخذ بشيء من السنة؟! وبأي حجة قاطعة نرد هذه الأخبار الصحاح؟!

ومما يثبت حكم الرجم:الآية المنسوخة «والشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما».

وقد يظن المنكرون: أننا نستدل على ذلك وعلى نسخ تلاوتها بحديث أكل الداجن لها.

وحديث الداجن لايصح عن النبي عَلَيْهُ؛ قال الجوزقاني في «الأباطيل والمناكير» (٥٤١): «هذا حديث باطل».

وعلته الشذوذ؛ فإن محمد بن إسحاق خالف من هو أوثق منه.

وإثبات الآية المنسوخة ليس بهذا الحديث الضعيف بل بقول عمر بن الخطاب رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ في «صحيح البخاري» (٦٨٣٠)، وقد جاء عن غيره من الصحابة رَضَّاللَّهُ عَنْهُمْ إثباتها.

قال البيهقي: «آية الرجم حكمها ثابت وتلاوتها منسوخة، وهذا مما لا أعلم فيه خلافًا».

وأما إجماع أهل العلم؛ فيصعب حصره، ولم يخالف في هذا سوى الخوارج والمعتزلة وما ذلك منهم بغريب، ومن ذلك:

أولًا: ماسبق عن البيهقي.

ثانيًا: قال ابن قدامة: «وجوب الرجم على الزاني المحصن... وهذا قول

عامة أهل العلم... ولانعلم فيه مخالفًا إلا الخوارج».

ثالثًا: قال ابن بطال: «أجمع الصحابة وأئمة الأمصار على أن المحصن إذا زنى عامدًا عالمًا مختارًا؛ فعليه الرجم، ودفع ذلك الخوارج وبعض المعتزلة».

وممن نقل الإجماع: المرداوي في «الحاوي»، وابن المنذر في «الإشراف»، وابن عبد البر في «الاستذكار»، وابن حزم في «المراتب» وغيرهم.

ومن غير اعتبار لعقول أهل العلم يرى المنكرون: أن أحاديث الرجم تعارض القرآن بكل وضوح وبلا ارتياب:

قال الله جَلَّجَلَالُهُ عن الإماء: ﴿فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَاعَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الإماء: ٢٥].

يقول المنكرون: إن عقوبة المحصنات الرجم فكيف يتنصف؟!

ومن العجيب: أنهم يأخذون الآية بلا معرفة بتفسيرها، ويردون بعقولهم القاصرة إجماع أهل السنة والجماعة، والأحاديث المتواترة في إثبات الرجم!! وقد ظنوا لجهلهم أن «المحصنات» في الآية: المتزوجات، وليس كذلك؛ لأن أول الآية يوضح مراد الله عز وجل بجلاء.

قال الله تعالى: ﴿وَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَنكِحَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ فَهَن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُم ﴾ [النساء: ٢٥].

يحثنا الله على نكاح «المحصنات»؛ فتبين قطعًا: أن «المحصنات» هنا غير المتزوجة لا يحل نكاحها!!

بل في أكثر من آية تأتي «المحصنات» على غير المتزوجات؛ مثلا:

## الآفئانُ النَّدِيَّة

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْغَلِقِ ٱلْمُؤْمِنَتِ لُعِنُولُ [النور: ٢٣].

والمحصنة -هنا-: المتزوجة والبكر سواء بسواء.

والصواب: أن معنى «المحصنات» في الآية :الحرائر؛ فذكر الله أن عقوبة الإماء على نصف عقوبة الحرائر، والذي يتنصف منها الجلد؛ فلا رجم على الإماء.

ووجه آخر: أن الحكم غير مطلق بل قيَّده الشرع في قوله: ﴿مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾، ولا يكون العذاب إلا بالجَلْدِ؛ لأنه إيلام للجِلْدِ، أما الرجم؛ فهو: إنهاء حياة، وإنهاء الحياة لا عذاب في ذلك.

و مما يدل على أن المراد: العذاب الذي يورث الألم قوله تعالى: ﴿ وَتَفَقَّدَ ٱلطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِيَ لَا أَرَى ٱلْهُدُهُ دَأَمُ كَانَ مِنَ ٱلْغَابِينَ ﴿ لَأَعُذِبَنَّهُ وَعَذَابَا شَدِيدًا أَوْ فَقَالَ مَا لِيَ لَا أَرَى ٱلْهُدُهُ دُ أَوْلَيَ أَيْنِينِ إِسُلْطُنِ مِّبِينِ ﴾ [النمل: ٢٠و٢١]؛ فجعل الذبح وهو الموت الذي هو فرع الحياة، ولكن وهو الموت الذي تنتهي به الحياة مقابل العذاب الذي هو فرع الحياة، ولكن يقع به الإيلام؛ فعلم أن المراد: الجلد، وهو الذي يقع فيه التنصيف، وليس الرجم الذي لا تنصيف فيه.

ومن عجيب قول منكري الرجم: أن الرجم حكم التوراة. فكأنهم يُعَرِّضون بإدخال اليهود حكم الرجم في الإسلام.

وهكذا فعل بعض منكري حد الرجم حين أنكر أحاديث نزول عيسى ابن مريم عليه الصلاة والسلام؛ قائلًا: إنها فكرة نصر انية تسللت إلى الدين الإسلامي!!

## شكر الأربعين البووية

وكأن مجرد التوافق بين خبر القران وخبر التوراة أو حكمها موجب للشك؛ متناسين: أن الله قد أخبرنا أن القرآن مصدق لما بين يديه من الكتب ومهيمن عليها.

وبهذا يتبين لذي عينين: أن إثبات حكم الرجم إنها هو تصديق لله ورسوله وللمؤمنين، وفيه من الحِكَم ما لا يعلمه إلا الحكيم العليم.

#### \* لطفة:

سئل بعض أهل العلم: لم يقتل الزاني المحصن رجمًا؟. فقال: لأنه هدم بيتًا؛ فبحجارته يرجم!!.



# الحديث الخامس عشر

عَن أَبِي هُرَيرَةَ رَضَالِكُعَنهُ: أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْهِ؛ قَالَ: «مَن كَانَ يُؤمِنُ بِالله بِالله وَاليَومِ الآخِرِ؛ فَليَقُل خَيرًا أَو لِيَصمُت، وَمَن كَانَ يُؤمِنُ بِالله وَاليَومِ الآخِرِ؛ فَليَقُل خَيرًا أَو لِيَصمُت، وَمَن كَانَ يُؤمِنُ بِالله وَاليَومِ الآخِرِ؛ وَاليَومِ الآخِرِ؛ فَليُكرِم جَارَهُ، وَمَن كَانَ يُؤمِنُ بِالله وَاليَومِ الآخِرِ؛ فَليُكرم ضَيفَهُ».

رَوَاهُ البُخَارِيُّ، وَمُسلِمٌ.

## \* توثيق الحديث:

أخرجه البخاري (٦٤٧٥)، ومسلم (٤٧).

## \* منزلة الحديث:

هذا الحديث عظيم تتفرع منه آداب الخير، وقيل فيه: إنه نصف الإسلام؛ لأن الأحكام تتعلق بالحق، أو الخلق، وهذا أفاد الثاني(١).

قال الحافظ ابن حجر رَحْمَهُ أَللَّهُ: «هذا من جوامع الكلم؛ لأن القول كله: إما خير، وإما شر آيل إلى أحدهما، فدخل في الخير كلُّ مطلوب من الأقوال فرضها وندبها، فأذن فيه على اختلاف أنواعه، ودخل فيه ما يؤول

<sup>(</sup>١) «الجواهر اللؤلؤية شرح الأربعين النووية» (ص١٤٩).

## شكر الأربعين البووية

إليه، وما عدا ذلك مما هو شرُّ أو يؤول إلى الشَّرِّ، فأمر عند إرادة الخوض فيه بالصمت»(١).

قال ابن حجر الهيتمي رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «هذا الحديث من القواعد العميمة العظيمة؛ لأنه بين فيه أحكام اللسان الذي هو أكثر الجوارح فعلًا، فهو بهذا الاعتبار يصح أن يقال فيه: إنه ثلث الإسلام»(٢).

وقيل: هو من الآداب الإسلامية الواجبة (٣).

\*راوى الحديث:

تقدمت ترجمة أبي هريرة رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُ في الحديث التاسع.

\* غريب الحديث:

من كان يؤمن بالله واليوم الآخر: فليفعل كذا وكذا؛ أي: هذه الخصال من كمال الإيمان.

فليقل خيرًا: خير في المقال نفسه؛ وخير في المراد منه.

ليصمت: ليسكت عن مقالة الشر.

فليكرم جاره: فلا يؤذ جاره في البيت أو غيره.

فليكرم ضيفه: فليعط زائره حقه من القِرَى.

\* موضوع الحديث:

بيان بعض خصال الإيمان الواجبة.

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۰/ ٤٦١).

<sup>(</sup>٢) «فتح المبين» (ص١٣٧)، و«فيض القدير» (٦/ ٢٧٣).

<sup>(</sup>٣) «تعليقات على الأربعين النووية» لابن عثيمين رَحِمَهُ ٱللَّهُ (ص٢٧).

## \* الشرح الإجمالي:

هذا الحديث يبين فيه رسول الله على جلة من الآداب الإسلامية الواجبة، وهي:

١ - السكوت عن الشَّرِّ، وإذاعته، ونشره.

٢ - إكرام الجار بإعطائه حقَّه، والإمساك عن أذاه:

فإن كان مسلمًا قريبًا؛ فله ثلاثة حقوق: الجوار، والإسلام، والقرابة.

وإن كان مسلمًا؛ فله حقَّان: الإسلام والجوار.

وإن كان كافرًا؛ فله حتُّ واحد: حق الجوار.

٣ - إكرام الضيف، فإذا نزل بك ضيف وأنت: حالٌ في بلدك، مستقر ببيتك، وهو مارٌ؛ فهو غريب: محتاج إلى القرى، والإكرام، والبشاشة.

#### \* فقه الحديث:

١- إلحاق الضرر بالجار قولاً أو فعلاً مناف لكمال الإيمان، ومناقض لصفات عباد الرحمن.

٢- للضيف حقٌ ؛ فينبغي على المسلم أن يقري ضيفه، ويهش في وجهه،
 ويهيئ له نُزُلاً ، والواجب في الضيافة: يوم وليلة ، وما بعده تطوع.

٣- الكلام إما خير أو شر، فمن علم خيرًا؛ فليقل بعد تفكر وتحقق.

٤ - الصمت خير من الكلام الذي لا فائدة فيه:

ولذلك ينبغي على العبد مراقبة لسانه، فإنه لا يكبُّ الناس على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم.

## شكر الأربعين البووية

٥- رعاية الإسلام لهذه الحقوق: يَدُلَّ على كماله وشموله، وأنه متضمن حقَّ الله، وحقَّ الناس، وحقَّ النفس.

٦- الأعمال الصالحة من الإيمان، وهذا ردَّ صريح على المرجئة: الذين يخرجون العمل من الإيمان.

٧- لا يصحُّ نفي الإيمان؛ لانتفاء كماله: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر...»؛ لأن نفي الإيمان على قسمين:

نفي مطلق: وبه يصبح الإنسان كافرًا خارجًا عن الإسلام.

ومطلق نفي: وبه يبقى الإنسان مسلمًا معه أصل الإيهان؛ لكنه مقتصد أو ظالم لنفسه؛ وهذا ما عليه أهل السنة والجماعة أتباع السلف الصالح، والإنسان قد يجتمع فيه خصال الإيهان وخصال الكفر.

۸- الإسلام دين الألفة والتقارب والتعارف بخلاف غيره؛ فإنك ترى أهل الدين الواحد -سوى الإسلام- لا يكاد يعرف بعضهم بعضًا؛ حتى الجار لا يدري ماذا يحدث بجاره.

#### \* بصيرة:

لا يجوز التكلُّف للضيف بها يعجز المضيف عن فعله أو يلحقه حرج بذلك؛ فقد صحَّ من حديث سلهان الفارسي رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ؛ قال: «نهانا رسول الله عليه أن نتكلف للضيف ما ليس عندنا»(١).

وتدُلُّ هذا على أن مواساة الضيف تكون بها عند المضيف، ولذلك قالوا:

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٥/ ٤٤١)، والحاكم (١٢٣/٤) وهو صحيح.

## الافنان النكدية

«الجود من الموجود»؛ فإن لم يكن عنده فضل؛ فلا يلزمه شيء.

وأما إذا آثر ضيفه على نفسه؛ كما فعل الأنصاري الذي نزل فيه: ﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْكَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ [الحشر: ٩]؛ فذلك مقام فضل وإحسان وليس بواجب.

وعلى هذا يُنَزَّلُ قولهم: «الجودُ جُهودٌ».

ولو علم الضيف: أنهم لا يضيِّفونه إلا بقوتهم وقوت صبيانهم، وأن الأطفال يتأذون بذلك؛ لم يجز له استضافتهم؛ عملا بقوله ﷺ: «لا يحل له أن يثوي عنده حتى يؤثمه».

قالوا: يا رسول الله، وكيف يؤثمه؟.

قال: «يقيم عنده و لا شيء له يقريه به»(١١).



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٤٨) من حديث أبي شريح رَضَوَليَّكُ عَنْهُ.

# الحديث السادس عشر المحيث السادس عشر

عَن أَبِي هُرَيرَةَ رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَجُلًا قَالَ لِلنَّبِيِّ عَلِيَّةٍ: أَوْصِنِي؛ قَالَ: «لَا تَغضَب».

-فَرَدَّدَ مِرَارًا-؛ قَالَ: «لَا تَغضَب».

رَوَاهُ البُخَارِيُّ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه البخاري (٦١١٦).

\* منزلة الحديث:

قال ابن التين رَحِمَهُ اللَّهُ: «جمع في قوله: «لا تغضب» خير الدنيا والآخرة؛ لأن الغضب يؤول إلى التقاطع ومنع الرفق، وربها آل إلى أن يؤذي المغضوب عليه، فينقص ذلك من الدين»(١).

قال ابن حجر الهيتمي رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «هذا الحديث من بدائع جوامع كلمه التي خص بها ﷺ (٢٠).

قال المناوي رَحْمَهُ اللَّهُ: «حديث الغضب هذا ربع الإسلام؛ لأن

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۰/ ۵۳٦).

<sup>(</sup>۲) «فتح المبين» (ص١٣٨).

الأعمال خير وشر، والشرينشأ عن شهوة أو غضب، والخير يتضمن نفي الغضب، فتضمن نفي الشر، وهو ربع المجموع»(١).

ونقل ابن حجر رَحْمَهُ ٱللَّهُ عن بعضهم قوله: «تفكرت فيها قال -أي قول النبي عَلَيْةِ: «لا تغضب» - فإذا الغضب يجمع الشر كله»(٢).

## \*راوي الحديث:

تقدمت ترجمة أبي هريرة رَضِّواً لِللَّهُ عَنْهُ فِي الحديث التاسع.

## \* غريب الحديث:

أوصني: بوصية جامعة لخير الدنيا والآخرة، والوصية هي العهد إلى الشخص بأمر هام.

لا تغضب: أي لا يقع منك الغضب، أو إن وقع، فلا تنفذه بل أملك نفسك.

## \* موضوع الحديث:

النهي عن الغضب.

## \* الشرح الإجمالي:

هذا الرجل طلب من النبي عَلَيْهُ وصية وجيزة جامعة لخصال الخير؛ ليحفظها عنه؛ خشية ألا يحفظها لكثرتها؛ فأوصاه النبي عَلَيْهُ بقوله: «لا يغضب».

ثم ردَّد المسألة عليه مرارًا، والنبي عَلَيْ يردِّدُ عليه الجواب نفسه؛ مما يدل

<sup>(</sup>۱) «فيض القدير» (٦/ ٥٣٧).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۱۰/ ۵۳٦).

## شئر الأربعين البووية

على أن الغضب جماع الشَّرِّ، وأن التحرُّر منه جماع الخير.

فالجواب -والله أعلم-: أن رسول الله على علم من حال هذا الرجل أنه كثير الغضب أو سريعه أو شديده؛ فأوصاه بهذه الوصية الجامعة؛ ليكون دائمًا في طاعة الله شديد الحرص على مرضاته؛ فليس الشديد بالصرعة، وإنّا الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب.

وليس المراد النهي عن الغضب الذي هو من طبائع البشر، وإنها الملك نفسك عند الغضب بحيث لا تنفذ ما يقتضيه الغضب من شرِّ ومعصية؛ لأن الغضب جمرة يلقيها الشيطان في قلب ابن آدم، فلهذا تجده تحمرُ عيناه، وتنتفخ أو داجه، وربها يذهب شعوره بسبب الغضب، ويفعل أشياء لا تحمد عقباها، فيندم ندمًا شديدًا على ما حصل منه. \* فقه الحدث:

١ - إعطاء النصيحة وبذلها لمن طلبها، بل هي حقٌ للمسلم على أخيه المسلم.

٢ - في تكرير النصيحة منفعة للمنصوح؛ لأن في الإعادة إفادة وسعادة.

٣ - عظم مفسدة الغضب وما ينشأ عنه، وأنه لا يأتي بخير إلا إذا كان لله.

- ٤ ذم الغضب والبعد عن أسبابه؛ لأن التحرز منه جماع الخير.
- ٥ الغضب المذموم ما كان في أمور الدنيا والغضب المحمود ما كان لله، ولنصرة دينه، وكان عليه لا يغضب إلا إذا انتهكت حرمات الله.
- ٦- وكان النبي ﷺ يأمر من غضب بتعاطي أسباب تدفع عنه الغضب وتسكنه.

#### ودونك بعضها:

أ- أمر النبي عليه من غضب بالاستعادة من الشيطان الرجيم.

ب- أمر النبي عَيَّالَةً من غضب بالسكوت؛ ففي حديث عبد الله بن عباس رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُا، عن النبي عَلِيَّةً؛ قال: «إذا غضب أحدكم؛ فليسكت»(١).

وهذا تضييق لدائرة الغضب؛ لأن الغضبان يصدر منه حال غضبه من القول ما يندم عليه في حال زوال غضبه؛ فإذا سكت زال هذا الشَّرُّ كلُّه.

ت - أمر النبي من غضب بالجلوس أو الاضطجاع، ففي حديث أبي ذر رَضِّ اللهُ عَنْهُ عن النبي عَلَيْهُ عَنْهُ عن النبي عَلَيْهُ عَنْهُ عن النبي عَلَيْهُ عَنْهُ عن النبي عَلَيْهُ عَنْهُ العضب؛ وإلا فليضطجع (٢٠).

وقبل ذلك كله وبعده ينبغي على العبدأن يملك نفسه، ولا يجعلها

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ٢٣٩و ٢٨٣و ٣٦٥)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٢٤٥ و١٣٢٠) بإسناد ضعيف.

لكن له شاهد من حديث أبي هريرة رَضِّكَالِلَّهُ عَنْهُ: أخرجه ابن شاهين في «فوائده» (ق٢١١/١) بإسناد حسن.

وبالجملة؛ فالحديث بها صحيح لغيره.

وانظر «السلسلة الصحيحة» (٣/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤٧٨٦ و٤٧٨٦)، وأحمد (٥/ ١٥٢) بإسناد صحيح.

## 

طريقًا للشيطان، فقد غضب عمر بن عبد العزيز رَحْمَهُ اللَّهُ يومًا، فقال له ابنه عبد الملك رَحْمَهُ اللَّهُ: أنت يا أمير المؤمنين مع ما أعطاك الله و فضلك به تغضب هذا الغضب؟

فقال له: أوما تغضب يا عبد الملك؟.

فقال له عبد الملك: وما يغني عني سعة جوفي أذا لم أردِّد فيه الغضب حتى لا يظهر.

٧- ينبغي للمفتي والمعلم والداعي إلى الله جَلَّجَلَالُهُ: أن يراعي حال المستفتى وحال المتعلم وحال المدعو، وأن يخاطبه بها يقتضيه حاله.

٨ حرص الصحابة رَضَاً اللهُ عَنْهُمْ على ما ينفعهم في الدين والدنيا؛ لقول الرجل: «أوصني».

وكان من منهج الصحابة رَضِيَاللَّهُ عَنْهُمُ: الجمع بين العلم والعمل؛ فإذا سألوا عن أمر وعلموه؛ عملوا به.

9- الإسلام دين ينهى عن مساوئ الأخلاق وسفسافها؛ حيث قال رسول الله ﷺ: «لا تغضب».

ومعلوم أن النهي عن مساوئ الأخلاق يستلزم الأمر بمكارم الأخلاق ومحاسنها وصالحها.

## فصل مماينبغي على العبد المسلم أن لا يغضب، وإن غضب أن يملك نفسه عند الغضب

عن أبي هريرة رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ، عن النَّبِيِّ عَيَالِيَّهُ؛ قال: «ليس الشَّديد بالصُّرعة، إنَّما الشَّديد الَّذي يملك نفسه عند الغضب»(١).

عن معاذ بن أنس الجهنيِّ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ، عن النَّبِيِّ ﷺ؛ قال: «من كظم غيظًا وهو يستطيع أن ينفِّذه؛ دعاه الله يوم القيامة على رؤوس الخلائق حتَّى يخيِّره في أيِّ الحور شاء»(٢).

وقال الحسن البصري رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «أربع مَن كنَّ فيه عصمه الله من الشيطان وحرَّمه على النار: مَن ملك نفسه عند: الرغبة، والرهبة، والشهوة، والغضب». فهذه الأربع التي ذكرها الحسن رَحِمَهُ ٱللَّهُ هي مبدأ الشَّرِّ كلِّه:

١- الرغبة في الشيء؛ هي: ميل النفس إليه؛ لاعتقاد نفعه، فمن كلِّ حصل له رغبة في شيء حملته تلك الرغبة على طلب الشيء من كلِّ وجه يظنه موصلًا إليه، وقد يكون منها محرَّمًا، وقد يكون ذلك الشيء المرغوب فيه محرَّمًا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۱۱٤)، ومسلم (۲۲۰۹).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۷۷۷۷)، والترمذي (۲۰۲۱)، وابن ماجه (۱۸٦)، وأحمد (۳/ ٤٤٠)، وهو حسن.

٢- والرهبة: هي: الخوف من الشيء، وإذا خاف الإنسان من شيء؟
 تسبّب في دفعه عنه بكل طريق يظنه دافعًا له، وقد يكون كثير منها محرّمًا.
 ٣- والشهوة: هي: ميل النفس إلى ما يلائمها وتلتذُّ به، وقد تميل كثيرًا إلى ما هو محرّم؛ كالزنا، والسرقة، وشرب الخمر، وإلى الكفر، والسحر، والنفاق، والبدع.

٤ - والغضب: هو: غليان دم القلب طلبًا لدفع المؤذي عنه خشية وقوعه، أو طلبًا للانتقام ممَّن حصل له منه الأذى بعد وقوعه، وينشأ من ذلك:

كثير من الأفعال المحرَّمة؛ كالقتل، والضرب، وأنواع الظلم والعدوان. وكثير من الأقوال المحرَّمة؛ كالقذف، والسبِّ، والفحش، وربما إلى درجة الكفر، وكالأيمان التي لا يجوز التزامها شرعًا، وكطلاق الزوجة الذي يعقبه الندم.

والواجب على المؤمن أن تكون شهوته مقصورة على طلب ما أباحه الله له، وربها تناولها بنية صالحة، فأثيب عليها، وأن يكون غضبه دفعًا للأذى في الدين له أو لغيره انتقامًا ممَّن عصى الله ورسوله؛ كما قال تعالى: ﴿قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ اللهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَنْصُرُكُمُ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمِ مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَيُذَهِبُ عَيْظَ قُلُوبِهِمْ ﴾ [التوبة: ١٤ و ١٥].

وهذه كانت حال النبيِّ عَلَيْهُ؛ فإنه كان لا ينتقم لنفسه، ولكن إذا انتهكت حرمات الله جَلَّجَلَالُهُ لم يقم لغضبه شيء، ولم يضرب بيده خادمًا ولا امرأة إلا

أن يجاهد في سبيل الله.

وخدمه أنس عشر سنين، فما قال له: أف قط، ولا قال له لشيء فعله: لم فعلت كذا؟ ولا لشيء لم يفعله: ألا فعلت كذا(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٧٩٩ و٢٧٦ و ٦٠٣٨)، ومسلم (٢٣٠٩) من حديث أنس رَضَالِلَهُ عَنْهُ.

# الحديث السابع عشر المحيث السابع عشر

عَن أَبِي يَعلَى شَدَّادِ بِنِ أُوسٍ رَضَالِيَّهُ عَنهُ؛ عَن رَسُولِ الله عَلَيْهِ؛ قَالَ: «إِنَّ الله كَتَبَ الإِحسَانَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ، فَإِذَا قَتَلتُم؛ فَأَحسِنُوا القِتلَة، وَإِذَا ذَبَحتُم؛ فَأَحسِنُوا القِتلَة، وَإِذَا ذَبَحتُم؛ فَأَحسِنُوا اللَّبِحَة، وَلِيُحِدَّ أَحَدُكُم شَفَرَتَهُ، وَليُرح ذَبِيحَتَهُ».

رَوَاهُ مُسلِمٌ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه مسلم ( ١٩٥٥).

\* منزلة الحديث:

قال ابن دقيق العيد رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «هذا الحديث من الأحاديث الجامعة لقواعد كثيرة»(١).

وقال النووي رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «هذا الحديث من الأحاديث الجامعة لقواعد الإسلام»(٢).

قال المناوي رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وهذا الحديث من قواعد الدين»(٣).

<sup>(</sup>١) «شرح الأربعين النووية» (ص٥٧).

<sup>(</sup>۲) «شرح مسلم للنووي» (۱۳/ ۹۰).

<sup>(</sup>٣) «فيض القدير» (٢/ ٣١١).

## \* راوى الحديث:

هو شداد بن أوس بن ثابت بن المنذر بن حرام الأنصاري الخزرجي، وهو ابن أخي حسان بن ثابت شاعر الرسول ﷺ، كان عابدًا من الذين أوتوا العلم، أخرج له الجهاعة، نزل بيت المقدس، توفي سنة (٥٨هـ) رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ.

\* غريب الحديث:

كتب: فرض وشرع.

الإحسان: إتقان العمل أو التفضل والإنعام؛ وهو: ضد الإساءة.

على كل شيء: في كلِّ شيء.

إذا قتلتم: حين القتل من بني آدم مما يباح قتله من الحيوانات.

القِتْلة: هيئة القتل وحالته.

الذُّبحة: هيئة الذبح وحالته.

شفرته: سكينه العريضة.

وليرح ذبيحته: أي: عند الذبح؛ بحيث يمُرُّ السكين بقوة وسرعة.

\* موضوع الحديث:

الإحسان عامٌّ في كلِّ شيء، ويعمُّ كلَّ حيٍّ.

\*الشرح الإجمالي:

في هذا الحديث يُبيِّنُ رسول الله عَلَيْ منزلة الإحسان وعظمتها، وأنه ليس خاصًا في بني الإنسان، بل هو عامٌ في كلِّ شيء ويعمُّ كلَّ حيٍّ.

وحينئذ؛ فهذا الحديث نص في وجوب الإحسان، وقد أمر الله تعالى به؛

فقال عز وجل: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُـرُبَىٰ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْبَغْيَ يَعِظُكُمُ لَعَلَّكُمُ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠]. وقال جَلَّجَلَالُهُ: ﴿ وَأَحْسِنُوٓ أَ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٥].

وهذا الأمر بالإحسان:

تارة يكون للوجوب؛ كالإحسان إلى الوالدين؛ والأرحام بمقدار ما يحصل البر والصلة، والإحسان إلى الضيف بقدر ما يحصل به قراه على ما سبق ذكره.

وتارة يكون للندب؛ كصدقة التطوع ونحوها.

وهذا الحديث يدلَّ على وجوب الإحسان في كلِّ شيء من الأعمال، لكن إحسان كلِّ شيء بحسبه.

فالإحسان في الإتيان بالواجبات الظاهرة والباطنة:

الإتيان بها على وجه كمال واجباتها، فهذا القدر من الإحسان فيها واجب.

وأما الإحسان فيها بإكمال مستحباتها؛ فليس بواجب.

والإحسان في ترك المحرمات:

الانتهاء عنها، وترك ظاهرها وباطنها؛ كما قال تعالى ﴿وَذَرُواْ ظَاهِرَ ٱلْإِنْهِ وَبَاطِنَهُ ﴾ [الأنعام: ١٢٠]؛ فهذا القدر من الإحسان فيها واجب. وأما الإحسان في الصبر على المقدورات؛ بأن يأتي بالصبر عليها على وجهه من غير تسخط ولا جزع.

## الآفئانُ النَّدِيَّة

والإحسان الواجب في معاملة الخلق ومعاشرتهم: القيام بما أوجب الله من حقوق ذلك الواجب في ولاية الخلق، وسياستهم القيام بواجبات الولاية كلها. والقدر الزائد على الواجب في ذلك كله إحسان ليس بواجب.

والإحسان في قتل ما يجوز قتله من الناس والدَّواب: إزهاق نفسه على أسرع الوجوه، وأسهلها، وأرجاها من غير زيادة في التعذيب؛ فإنه إيلام لا حاجة إليه.

وهذا النوع هو الذي ذكره النبي عَلَيْهُ في هذا الحديث، ولعله ذكره على سبيل المثال، أو لحاجته إلى بيانه في تلك الحال؛ فقال: «إذا قتلتم؛ فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحتم؛ فأحسنوا الذبحة».

والقتل والذبحة بالكسر: أي الهيئة، والمعنى: أحسنوا هيئة الذبح وهيئة القتل، وهذا يدل على وجوب الإسراع في إزهاق النفوس التي يباح إزهاقها على أسهل الوجوه.

وقد حكى ابن حزم رَحِمَهُ ٱللَّهُ الإجماع على وجوب الإحسان في الذبيحة. \* فقه الحديث:

١- ينبغي الإحسان إلى كلِّ الخلق، والرفق بهم، والشفقة عليهم.

٢- يجب الإتقان في كلِّ الأعمال؛ لكن كل شيء بحسبه؛ فالواجبات الظاهرة والباطنة على وجه كمال واجباتها، والمحرمات في الانتهاء عنها.

٣ - ينبغي الإسراع في إزهاق النفوس التي يباح إزهاقها على
 أسهل الوجوه، ولذلك لا يجوز تعذيب الحيوان عند ذبحه، ولا

## شئح الأربعين البَّوويَة

التمثيل بالميت المحارب؛ فقد نهى رسول الله على عن المثلة(١).

٤ - دليل على رحمة الله عز وجل، وسماحة الإسلام؛ مما يورث محبة الله
 تعالى، والتمسك بهذا الدين العظيم.

٥ من أساليب التعليم النافعة: ذكر القاعدة ثم ضرب مثالاً لها أو مثالين:

فالقاعدة في هذا الحديث: «إن الله كتب الإحسان على كل شيء».

والمثالان هما: «إذا قتلتم؛ فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحتم؛ فأحسنوا الذبحة».

٦- في الحديث بيان رأفة الله جَلَّجَلَالُهُ ورحمته بالعباد؛ حيث جعل الإحسان منهج الحياة بين الخلق.

٧- أن الله عز وجل له الأمر وإليه الحكم؛ لقوله ﷺ: «إنَّ الله كتب الإحسان».

٨- لا يتم إحسان الذبح؛ إلا على الوجه المشروع الذي تتحقق فيه الشروط الآتية:

أ- أهلية الذابح بأن يكون مسلمًا أو كتابيًّا، أما الوثني فلا تحلُّ ذبيحته: ﴿وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُواْ اللَّكِتَابَ حِلُّ لَّكُمُ [المائدة: ٥]، وقد فسَّره ابن عباس رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُمَا: طعامهم: ماذبحوه (٢)؛ أي: ذبائحهم.

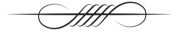
ب- أن تكون آلة الذبح مما يباح الذبح بها؛ وهي: كل ما أنهر الدم
 ما لم يكن عظمًا؛ كالسِّنِّ والظفر.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٤٧٤) من حديث عبد الله بن يزيد رَضَّاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٧٠٥٥).

ت- إنهار الدم وإسالته؛ بقطع الودجين؛ وهما: العرقان الغليظان المحيطان بالحلقوم، وهما متصلان بالقلب؛ فإذا قطعا انهال الدم بكثرة وغزارة، ثم ماتت الذبيحة بسرعة.

ث- ذكر اسم الله عند الذبح: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْمِمَّالَهُ يُذْكَرِالسَّمُ اللَّهِ عَلَيْهِ
 وَإِنَّهُ وَلَفِسَةً ﴾ [الأنعام: ١٢١].



# الحديث الثامن عشر

عَن أَبِي ذَرِّ جُندَبِ بنِ جُنَادَةَ، وَأَبِي عَبدِ الرَّحَنِ مُعَاذِ بنِ جَبَلِ رَضَّالِللَّهُ عَنْهُا، عَن رَسُولِ اللهِ ﷺ؛ قَالَ: «اتَّقِ الله حَيثُمَا كُنت، وَأَتبع السَّيِّئَةَ الحَسَنَةَ تَمْحُهَا، وَخَالِق النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنِ».

رَوَاهُ التِّرمِذِيّ، وَقَالَ: حَدِيثٌ حَسَنٌ.

## \* توثيق الحديث:

صحيح بشواهده: أخرجه الترمذي (١٩٨٧)، وأحمد (٥/٢٢٥ ٢٣٦) وابن أبي شيبة في «المصنف» (٨/ ٢٥ ٥ - ٥١٧)، والطبراني في «الصغير» (١/ ١٩٢)، و «الأوسط» (١/ ٢٢١/ب)، أبو نعيم في «الحلية» (٤/ ٣٧٦)، ووكيع في «الزهد» (١٠٧٣)، والخطيب البغدادي في «الفقيه والمتفقه» (١/ ٢٥)، وابن جميع الصيداوي في «معجم الشيوخ» (٨٨) من طرق عن حبيب بن أبي ثابت، عن ميمون بن أبي شبيب، عن معاذ مرفوعًا.

قلت: ميمون بن أبي شبيب صدوق كثير الإرسال، ومن دونه ثقة كثير الإرسال والتدليس، وهذا إسناد منقطع؛ لأن ميمونًا لم يسمع من معاذ، فقد نقل الحافظ في «التهذيب» (١/ ٣٨٩): «عن عمرو بن علي... وليس يقول

في شيء حديثه: سمعت، ولم أخبر أن أحدًا يزعم أنه سمع من الصحابة، وقال أبو داود: لم يدرك عائشة».

وعلَّق الحافظ ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (ص ١٤٧)؛ فقال: «وحينئذ لم يدرك معاذًا من باب أولى».

وللحديث طريق آخر عن مجاهد عن معاذ: أخرجه أبو بكر البزار الشافعي في «الغيلانيات» (٤/ ٤٨/أ).

فحديث معاذ رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ حسن بطريقيه؛ كما قال الذهبي، حيث نقل قوله، وأقرَّه المناوي في «فيض القدير» (١٢١).

وأما حديث أبي ذر رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ؛ فأخرجه الترمذي (١٩٨٧) – وصححه ووافقه ابن العربي في «عارضة الأحوذي» –، وأحمد (٥/ ١٥٣ و ١٥٧٥)، والحاكم (١/ ٤٥) – وصححه على شرط ولار)، والدارمي (٢/ ٣٢٢)، والحاكم (١/ ٤٥) – وصححه على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وتعقبه الحافظ ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (ص ١٤٧) فأصاب –، وأبو نعيم في «الحلية» (٤/ ٣٧٨)، وقال: «غريب من حديث ميمون عن أبي ذر»، والقضاعي في « مسند الشهاب» «غريب من حديث ميمون عن أبي ذر»، والقضاعي في « مسند الشهاب» ميمون بن أبي شيبة (٨/ ٢١٥) من طرق حبيب بن أبي ثابت، عن ميمون بن أبي شبيب، عن أبي ذر مرفوعًا.

قلت: وهذا إسناد منقطع؛ كما بينت ذلك في حديث معاذ رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ. ولبعضه طرق أخرى:

الأولى: عن الأعمش، عن شمر، عن أشياخه، عن أبي ذر به.

## شئح الأربعين البَّوويّة

أخرجه أحمد (٥/ ١٩٥)، والبيهقي في «الأسهاء والصفات» (ص١٠٧). وقال شيخنا رَحمَهُ اللَّهُ في «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (٣/ ٣٦١): «وهذا إسناد حسن: رجاله ثقات؛ غير أشياخ شمر، فلم يسموا؛ لكنهم جمع: ينجبر الضعف بعددهم؛ كها قال السخاوي في غير هذا الحديث».

الثانية: أخرج أبو نعيم في «الحلية» (٤/ ٢١٨): حدثنا أبو عمرو بن حمدان: ثنا الحسن بن سفيان: ثنا عقبة بن مكرم: ثنا يونس بن بكير، عن الأعمش، عن إبراهيم التيمي، عن أبيه عن أبي ذر به.

قال شيخنا رَحِمَهُ ٱللَّهُ (٣/ ٣٦١): «وهذا إسناد جيد: رجاله كلهم ثقات رجال مسلم، ووالد إبراهيم اسمه: يزيد بن شريك التيمي».

وله شواهد أخر:

الأول: حديث أنس رَضَالِكُ عَنْهُ، قال: بعث رسول الله عَلَيْهُ معاذ بن جبل إلى اليمن؛ فقال: «يا معاذ! اتق الله، وخالق الناس بخلق حسن، وإذا عملت سيئة؛ فأتبعها حسنة».

أخرجه ابن الأبار في «معجمه» (٥٠ -٥١) من طريق حماد بن سلمة، عن ثابت عنه به.

وعزاه ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (ص ١٤٨) إلى ابن عبد البر في «التمهيد» بإسناد فيه نظر.

وعزاه السيوطي إلى ابن عساكر، وقال المناوي في «فيض القدير» (١/ ١٢١): «بسند ضعيف».

ثانيا: أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٨/ ٥١٧) عن وكيع، عن إسهاعيل، عن حكيم بن جابر؛ قال: قال رجل لرجل: أوصني؛ قال: «أتبع السيئة الحسنة تمحها، وخالق الناس بخلق حسن».

وخلاصة الكلام: أن الحديث صحيح بمجموع طرقه وشواهده، والله أعلى وأعلم.

#### \* منزلة الحديث:

قال ابن حجر الهيتمي رَحَمَهُ اللَّهُ: «هذا الحديث جامع لسائر أحكام الشريعة؛ إذ هي لا تخرج عن الأمر والنهي، فهو كل الإسلام؛ لأنه متضمن لما تضمنه حديث جبريل: من الإيهان، والإسلام، والإحسان»(١).

قال المناوي رَحَمَهُ اللَّهُ: «هذا الحديث من القواعد المهمة؛ لإبانته لخير الدارين، وتضمنه ما يلزم المكلف من رعاية حقِّ الحقِّ والخَلق، وقال بعضهم: هو جامع لجميع أحكام الشريعة؛ إذ لا يخرج عنه شيء، وقال آخر: فصل فيه تفصيلًا بديعًا؛ فإنه اشتمل على ثلاثة أحكام، كل منها جامع في بابه، ومترتب على ما قبله»(٢).

قال ابن علان الصديقي رَحْمَهُ ٱللّهُ: «وهذا من جوامع كلمه ﷺ؛ فإن التقوى وإن قلَّ لفظها جامعة لحقوقه تعالى؛ إذ هي اجتناب كلِّ منهي عنه، وفعل كلِّ مأمور به، فمن فعل ذلك؛ فهو من المتقين الذين شرَّ فهم الله تعالى

<sup>(</sup>۱) «فتح المبين» (ص١٥٠).

<sup>(</sup>٢) «فيض القدير» (١/ ١٥٧).

في كتابه بأنواع الكمالات»(١).

## \* راوي الحديث:

هو أبو ذر جندب بن جنادة بن سفيان الغفاري رَضَالِللَهُ عَنْهُ، صاحب رسول الله على وأحد السابقين الأوليين في الإسلام، كان آدم طويل القامة، كثّ اللحية، رأسًا في الزهد والصدق، والعلم والعمل، قوَّالًا بالحقِّ لا تأخذه في الله لومة لائم، وفي فضائله أحاديث كثيرة، ومناقبه شهيرة، توفى بالربذة في خلافة عثمان بن عفان رَضَالِللَهُ عَنْهُ سنة (٣٢هـ)، وصلّى عليه عبد الله بن مسعود رَضَالِللَهُ عَنْهُ، وأخرج له الجماعة.

وأما معاذ بن جبل؛ فهو: معاذ بن جبل بن عمرو بن أوس، أبو عبد الرحمن رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ، شهد بيعة العقبة والمشاهد كلها مع رسول الله عَلَيْقُ، وأردفه رسول الله وراءه، وبعثه داعيًا إلى اليمن بعد غزوة تبوك.

وهو: عالم الصحابة في الحلال والحرام.

وإمام العلماء يوم القيامة.

ومناقبة كثيرة وفضائله وفيرة؛ جعلت الرسول على يقول له: «يا معاذ! والله إني لأحبك»(٢).

وقد أثنى عليه الصحابة رَضِوَاللَّهُ عَنْهُمُ ؛ حتى قال عمر بن الخطاب رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ: «عجزت النساء أن تلد مثل معاذ».

<sup>(</sup>۱) «دليل الفالحين شرح رياض الصالحين» (۱/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (١٥٢٢) وهـو حديث صحيح، مشـهور لـدي أهل العلم بـ «المسلسـل بالمحبة».

توفى رَضَوَلِللَهُ عَنْهُ في طاعون عمواس بناحية الأردن في بلاد الشام المحروسة سنة (١٨هـ)، ودفن بغور الأردن.

### \* غريب الحديث:

اتق الله: اجعل بينك وبين عقابه وسخطه وغضبه وقاية؛ بفعل أوامره، واجتناب نواهيه.

حيثها كنت: في أي مكان كنت، في السر والعلن، في خلوتك و جلوتك. تحها: تزيلها.

خالق الناس بخلق بحسن: عاملهم وخالطهم بأخلاق كريمة، ومعاملة طيبة، وأحبَّ لهم من الخير ما تحب لنفسك.

## \* موضوع الحديث:

الحث على تقوى الله ومكارم الأخلاق.

## \* الشرح الإجمالي:

هذه وصية عظيمة جامعة لجميع الحقوق الواجبة على المسلم:

حق الله على عباده: أن يتقوه حق تقاته: «اتق الله حيثها كنت».

وحق العباد: أن يعاملوا بالإحسان والفضل: «وخالق الناس بخلق حسن».

وحق النفس على صاحبها: أن يزكيها ويطهرها وينقيها من أدرانها: «وأتبع السيئة الحسنة تمحها».

#### \* فقه الحديث:

۱ - استحباب وصية المسلم لأخيه وتذكيره بها يجب عليه نحو ربه ونفسه وإخوانه المسلمين؛ فإن التواصي بالحق وبالصبر والمرحمة ميثاق إسلامي أخذه الله ورسوله على المؤمنين:

كما في قوله تعالى: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْوَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوَاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوَاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوَاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوَاْ بِٱلْحَقِّ العصر: ٣].

وحديث جرير بن عبد الله رَضَوَلِلَهُ عَنْهُ: «بايعت رسول الله ﷺ على إقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، والنصح لكل مسلم»(١).

وما ذلك إلا لأن النصيحة محصلة لغرض الدين؛ فهي لبابه؛ وعنوان بابه؛ ومن خلالها تظهر صورة الأمة المترابطة ذات الشعور الواحد المتميز، وهي إشعار بوحدة الهدف والغاية والأخوة في العبء والأمانة حيث تتضاعف المقدرة على الثبات على الحق.

٢- ينبغي للعبد أن يراقب مولاه في جميع أحواله وأوقاته.

٣- الحسنة تمحو السيئة، وهذا في غير المعاصى المتعلقة بحقوق الناس.

٤ - من حسن الخلق: طلاقة الوجه، وكف الأذى، وبذل المعروف،
 ومعاملة الناس بمثل ما تحب أن يعاملوك.

٥ - والحديث وصية عظيمة من جوامع الكلم التي أوتيها رسول الله عليه، فقد جمع لمعاذ رَضَاً لِللهُ عَنْهُ الحقوق الواجبة عليه، وبيَّن له سبيل الترقي في مدارج المؤمنين الخلص الذين استكملوا الإيهان.

(١) سبق تخريجه (ص٥٨).

أما الحقوق الواجبة على العبد؛ فهي:

أ- حقوق الله على عباده: أن يتقوه حقَّ تقاته.

ب- وحقوق النفس: أن يطهرها صاحبها ويزكيها.

ت- وحقوق عباد الله: أن يعاملهم ويخالطهم بخلق حسن.

وأما سبيل الكمال في ذلك؛ فقد أمره الرسول عَلَيْهُ بتقوى الله في السِّرِ والعلن، وهذا موجب الخشية، ومن علم أن الله يراه في باطنه وظاهره، واستحضر ذلك في خلوته؛ أوجب له ذلك ترك المعاصى في السِّرَ.

ثم أمره أن يفعل ما يمحو السيئات؛ لأن العبد لما كان مأمورًا بالتقوى في السِّرِ والعلن، مع أنه لابدَّ منه أحيانًا من تفريط في التقوى: إما بترك بعض المأمورات، أو ارتكاب بعض المحظورات؛ فكل ابن آدم خطاء،فأمره رسول الله عَيْنَ بإحداث الحسنات بعد السيئات؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمَدِينَ ﴾ [هود: ١١٤].

٦- في الحديث تأصيل لمراقبة الله تعالى في كلِّ الأحوال والأحيان.

٧- تقوى الله لا يحدُّها زمان، ولا يقيدها مكان، بل هي مطلوبة دائمًا.

٨ - سعة رحمة الله جَلَّجَلَالُهُ بعباده؛ فهو يفتح أبوابًا كثيرة لمحو السيئات وتكفير الخطايا، ومنها: فعل الحسنات.

٩-ينبغي أن يكون العبد بين مقامي الخوف والرجاء؛ فتقوى الله تربي
 المسلم على مقام الخوف، وفتح باب التوبة يربي المسلم على مقام الرجاء.

• ١ - حرص الإسلام على زوال العداوات من الشحناء والبغضاء بين

## شكر الأربعين البووية

أفراد المجتمع المسلم؛ لذلك أمر العبد أن يدفع بالتي هي أحسن للتي هي أقوم.

١١ - الحديث يربي المسلم على المبادرة في فعل الخيرات، وألا يكون العبد تابعًا لغيره.

۱۲ – مكارم الأخلاق تبذل مطلقًا سواء أحسن إليك الناس أو أساءوا؛ لذلك أطلقها رسول الله عليه فقال: «وخالق الناس»؛ أي: جميع الناس، «بخلق حسن» أي: بكل خلق حسن جميل.

١٣ - أهل الإسلام أحقُّ من غيرهم من الأمم بمكارم الأخلاق؛
 ولذلك قال علي العثت؛ لأتمم مكارم الأخلاق»(١).

وكذلك أهل السنة والجماعة أتباع السلف الصالح أولى من غيرهم من أهل القبلة بذلك، فإن مكارم الأخلاق ركن في المنهج السلفي، وركيزة من ركائز الدعوة السلفية المباركة؛ لأنها تدخل في باب التزكية والتربية.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٨٧٢٩)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٢٧٣) وغيرهما بإسناد حسن، وانظر «الصحيحة» (٤٥).

## فصل في فضل مكارم الأخلاق

عدَّ الله في كتابه الكريم مخالقة الناس بخلق حسن من خصال التقوى، بل بدأ بذلك في قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّاءِ وَٱلضَّرَّاءِ وَٱلضَّرَّاءِ وَٱلضَّرَّاءِ وَٱلْضَرَّاءِ وَٱلْضَرَّاءِ وَٱلْضَرَّاءِ وَٱلْضَرَاءِ وَٱلْضَافِينَ الْفَيْطِينَ الْفَيْطِينَ الْفَيْطِينَ الْفَيْطِينَ الْفَيْطِينَ الْفَيْطِينَ الْفَيْطِينَ الْفَيْطِينَ الْفَيْطِينِ النَّاسِّ وَٱلنَّاسُ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [آل عمران: 177-178].

وقد جعل النبي عَلَيْهُ حسن الخلق من أحسن خصال الإيهان؛ كما في حديث أبي هريرة رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ، عن النَّبِيِّ عَلَيْهُ؛ قال: «أكمل المؤمنين إيهانًا أحسنهم خلقًا»(١).

وأخبر النبي ﷺ أن صاحب الخلق الحسن يبلغ بخلف درجة الصائم القائم ليلًا.

عن عائشة رَضَيَّالَثَهُ عَنْهَا عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ: «إِنَّ المؤمن ليدرك بحسن خلقه درجات الصَّائم القائم»(٢).

وأخبر النبي عَلَيْهُ:

أن حسن الخلق أثقل ما يوضع في الميزان.

<sup>(</sup>١) صحيح؛ كما بينته في «صحيح كتاب الأذكار وضعيفه» (١١٦/٨١٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح؛ كما بينته في «مكارم الأخلاق» (ص٣٣).

وأن صاحبه أحبُّ الناس إلى الله.

وأقربهم من النبيين مجلسًا.

عن أبي الدَّرداء رَضَالِللَّهُ عَنْهُ عن النَّبِيِّ عَلَيْكِيهُ عَالَ: «ما من شيءٍ يوضع في الميزان أثقل من حسن الخلق، وإنَّ صاحب حسن الخلق ليبلغ به درجة صاحب الصوم والصلاة»(١).

عن حديث عبد الله بن عمر و رَضِوَالِلَّهُ عَنْهُ عن النَّبِيِّ ﷺ؛ قال: «ألا أخبر كم بأحبِّكم إلى الله، وأقربكم منِّي مجلسًا يوم القيامة».

قالوا: بلي.

قال: «أحسنكم أخلاقًا»(٢).

عن أبِي هريرة رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ عن النَّبِيِّ عَلَيْهُ: «أكثر ما يدخل الجنة: تقوى الله وحسن الخلق»(٣).

عن أبي أمامة رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ: «أنا زعيم ببيتٍ في أعلى الجنَّة لمن حسَّن خلقه»(٤).



<sup>(</sup>١) صحيح؛ كما بينته في «مكارم الأخلاق» (ص٣٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح؛ كما بينته في «مكارم الأخلاق» (ص٣١).

<sup>(</sup>٣) اخرجه البخاري في «الأدب المفرد» (٢٨٩)، والترمذي (٢٠٠٤)، وابن ماجه (٢٤٤٦)، وأمد (٢٠٠٤)، وأبن ماجه (٢٤٤٦)، وأحمد (٢٩١/٢)، والبغوي في «شرح السنة» (٢٩١/٧)، والبيهقي في «الزهد الكبير» (٢٣٦)، والحاكم (٤/ ٣٢٤)، والقضاعي في «مسند الشهاب» (٢٠٥٠)؛ من طريقين عن يزيد بن عبد الرحمن الأودي عن أبي هريرة رَضَالِلَّهُ عَنْهُ مرفوعًا.

قلت: وهذا إسناده حسن؛ فإن يزيد بن عبد الرحمن وثّقه العجلي وابن حبان، وروي عنه جمع من الثقات.

<sup>(</sup>٤) صحيح بشواهده؛ كما بينته في «مكارم الأخلاق» (ص٢٨).

# الحديث التاسع عشر آهَيَ

عَن أَبِي العَبَّاس عَبدِ الله بنِ عَبَّاسٍ رَضَوَلِللَّهُ عَنْهَا؛ قَالَ: كُنتُ خَلفَ رَسُولِ الله عَلَيْهُ عَنْهَا؛ قَالَ: «يَا غُلَام! إنِّي أُعَلِّمُك كَلِمَاتٍ: احفَظ الله يَحفَظك.

احفَظ الله تَجِدهُ تُجَاهَك

إذًا سَأَلت؛ فَاسْأَل الله.

وَإِذَا استَعَنت؛ فَاستَعِن بِالله.

وَاعلَم أَنَّ الأُمَّةَ لَو اجتَمَعَت عَلَى أَن يَنفَعُوك بِشَيء لَم يَنفَعُوك إِلَّا بِشَيء قَد كَتَبَهُ الله لَك.

وَإِن اجتَمَعُوا عَلَى أَن يَضُرُّوك بِشَيء لَمْ يَضُرُّوك إِلَّا بِشَيء قَد كَتَبَهُ الله عَلَيك.

رُفِعَت الأَقلَامُ، وَجَفَّت الصُّحُفُ».

رَوَاهُ التِّر مِذِيُّ، وَقَالَ: حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ.

وَفِي رِوَايَةِ غَيرِ التِّرمِذِيِّ: «احفَظ الله تَجِدهُ أمامك.

تَعَرَّف إلى الله فِي الرَّخَاءِ يَعْرِفْكَ فِي الشِّدَّةِ.

وَاعلَم أَنَّ مَا أَخطأُك لَم يَكُن لِيُصِيبَك، وَمَا أَصَابَك لَم يَكُن لِيُخطِئك.

وَاعلَم أَنَّ النَّصرَ مَعَ الصَّبرِ، وَأَن الفَرَجَ مَعَ الكَربِ، وَأَنَّ مَعَ العُسرِ يُسرًا».

#### \* توثيق الحديث:

صحيح: وله عنه سبع طرق في ألفاظها اختلاف، وأجود أسانيده من طريق حنش الصنعاني، عن ابن عباس؛ قال: كنت خلف رسول الله ﷺ؛ فقال: (وذكره).

أخرجه الترمذي (٢٦٣٥ - تحفة) - واللفظ له -، وأحمد (١/ ٢٩٣)، وابن وهب في «القدر» (٢٨)، وأبو يعلى في «مسنده» (٢٥٥٦)، وابن السني في «عمل اليوم والليلة» (٤٢٧)، والطبراني في «الدعاء» (٤٢) من طريق ليث بن سعد، عن قيس بن الحجاج عنه به.

قلت: وهذا إسناد صحيح، رجاله ثقات.

وأخرجه أحمد (١/٣٠٣و٧٠٣)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٩٧)، واللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (٩٤) و ١٠٩٥ من طرق أخرى عن قيس بن الحجاج به.

وتابعه يزيد بن أبي حبيب، عن حنش به: أخرجه الآجري في «الشريعة» (١٩٨).

قلت: وإسناده صحيح.

وبقية طرقه وشواهده لا تخلو من ضعف، والاعتماد على ما تقدم، والله أعلم .

وشرح هذا الحديث أفرده الحافظ ابن رجب الحنبلي رَحِمَهُ اللَّهُ في جزء الموسوم بـ «نور الاقتباس في مشكاة وصية النبي لابن عباس»؛ فانظره؛ فإنه

نفيس.

#### \* منزلة الحديث:

قال الإمام النووي رَحِمَهُ أللته: «هذا حديث عظيم الموقع»(١).

قال ابن رجب رَحِمَهُ اللَّهُ: «وهذا الحديث يتضمن وصايا عظيمة، وقواعد كلية من أهم أمور الدين وأجلِّها؛ حتى قال بعض العلاء -وهو ابن الجوزي-: تدبرت هذا الحديث؛ فأدهشني، وكدت أطيش، فوا أسفى من الجهل بهذا الحديث، وقلة التفهم لمعناه»(٢).

قال ابن حجر الهيتمي رَحِمَهُ اللَّهُ: «هذا الحديث حديث عظيم الموقع، وأصل كبير في رعاية حقوق الله، والتفويض لأمره، والتوكل عليه»(٣).

#### \* راوى الحديث:

هو أبو العباس عبد الله بن عباس بن عبد المطلب القرشي الهاشمي، ابن عمم رسول الله عليه و حَبْرُ الأمة، وبحر العلم، وترجمان القرآن، وأحد العبادلة الأربعة، ومن أبرز علماء الصحابة رَضَالِلَهُ عَنْهُمُ .

روى عنه جمع من الصحابة رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُمُ، وخَلْقٍ من التابعين.

وأحاديثه منتشرة مشتهرة في «الصحيحين»، و «السنن»، و «المسانيد»، و دواوين الإسلام المطبوعة والمخطوطة.

وفضائله كثيرة شهيرة؛ ففي صحيح البخاري ( ٣٧٥٦): أن رسول الله

<sup>(</sup>۱) «كتاب الأذكار» للنووى (١٦٥).

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٣٦١)، و «نور الاقتباس» (ص٤٠).

<sup>(</sup>٣) «فتح المبين» (١٥٥).

عَلَيْهُ قال: «اللهم علمه الكتاب».

وعند مسلم (٧ ٢٤٧): «اللهم فقهه في الدين».

وقال فيه عمر رَضِيَالِلَّهُ عَنْهُ: «ذاكم فتى الكهول: له لسان سئول، وقلب عقول».

ولد قبل الهجرة بشلاث سنين، وتوفي بالطائف سنة (٦٨هـ) عن إحدى وسبعين سنة.

وحصلت له عند موته كرامات متواترة: حيث جاء طائر لم ير مثله، فلدخل النعش، ثم لم ير خارجًا منه، فلما دفن تليت هذه الآية: ﴿يَتَأَيَّتُهُا النَّفَسُ ٱلْمُطْمَيِنَةُ ﴿ اللَّهِ عَلَيْكِ اللَّهِ عَلَيْكِ كَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ﴿ فَالْاَحْلَى فِي عِبَدِى النَّهَ اللَّهُ عَلَيْكِ مَا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

\* غريب الحديث:

كنت خلف النبي ﷺ: أي: راكب معه، أو أنه يمشى خلفه.

غلام: الصبي من حين يفطم إلى البلوغ.

كلهات: جُمِعت للقلَّة؛ لتسهيل حفظها، وَنُوِّنت إيذانًا بعظيم خطرها.

احفظ الله: احفظ دينه بملازمة تقواه، واجتناب مالا يرضاه؛ وحفظ العبد لدين الله على مرتبتين:

الأولى: حفظ حدوده وحقوقه، وأوامره ونواهيه؛ كحفظ الصلوات والصلاة الوسطى، وحفظ الإيان، وحفظ الوضوء والمحافظة عليه.

الثانية: حفظ جوارح الإنسان؛ كالبصر، والفرج، والسمع، والبطن،

واللسان.

يحفظك: رعاك وحماك وقواك ونصرك، وحفظ الله للعبد يدخل فيه نوعان:

أحدهما: حفظه في مصالحه؛ كدنياه، وبدنه، وولده، وأهله، وماله: ﴿ لَهُ وَمُعَقِّبَتُ مِّنَ اللَّهِ ۚ إِنَّ اللَّهَ ﴾ وماله: ﴿ لَهُ وَمُعَقِّبَتُ مِّنَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ ﴾ [الرعد: ١١].

الثاني: حفظ الله للعبد في دينه وإيهانه؛ فيحفظه من الشبهات المضللة، والشهوات المحرقة.

فاللهم أحفظنا بها تحفظ به عبادك الصالحين.

تجاهك: معك في كل أحوال: يحوطك، وينصرك، ويحفظك.

وهذه المعية الخاصة التي تستلزم: النصر، والتأييد، والحفظ، والإعانة.

إذا سألت فسأل الله: إذا سألت حاجة؛ فلا تسأل إلا الله عز وجل، ولا تسأل المخلوق شيئًا.

استعنت: طلبت الإعانة.

الأمة: جميع المخلوقين.

رفعت الأقلام وجفت الصحف: تركت الكتابة بها لفراغ الأمر وانبرامه منذ أمد بعيد، فقد تقدم كتابة المقادير كلها.

الرخاء: النعمة.

الفرج: الخروج من الغم والكرب.

\* موضوع الحديث:

كلهات نافعة ووصايا جامعة.

\* الشرح الإجمالي:

هـذا الحديث يتضمن وصايا عظيمة، وقواعد كلية من أهم أمور الدين:

١ - حفظ حدود الله وشريعته؛ بفعل المأمورات وترك المحظورات، فإن فعلت ذلك حفظك الله في دينك وأهلك ومالك وعرضك ونفسك؛ فهل جزاء الإحسان إلا الإحسان، ومن لم يفعل؛ فليس من الله في شيء.

٢ - من حفظ الله وجده معه يهديه إلى خير، ويرشده إلى كل نافع،
 ويدفع عنه كلَّ شرِّ وسوء.

٣ - إذا سالت حاجة؛ فاسأل الله عز وجل، ولا تسأل المخلوق شيئًا، وإذا سألت المخلوق شيئًا يقدر عليه، فاعلم أنه سبب من الأسباب، فلا يتعلق قلبك به؛ لأن المسبب هو الله عز وجل:

فعليه: فاعتمد.

وبه: ثق.

وإليه: فوِّض أمرك.

إذا أردت العون أو طلبته من أحد؛ فلا تطلبه إلا من الله؛ لأن
 ملكوت السهاوات والأرض بيده، وله الخلق والأمر، وهو في عون العبد
 ما أخلص العبد دينه لله، وإذا استعنت بعبد فيها يقدر عليه ويستطيعه،

فاعتقد أنه سبب سخره الله إليك.

٥- النفع والضر بيدالله وحده لا شريك له، فلو اجتمع الإنس والجن من أولهم إلى آخرهم على أن ينفعوك بشيء لن ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك.

ولذلك؛ فالنفع الذي يأتي للإنسان من الخلق الحقيقة من الله؛ لأنه هو الذي كتبه وسهله.

7 - وكذلك لو اجتمع الإنس والجن من أولهم إلى آخرهم على أن يضروك ما نالك من ضررهم شيء؛ إلا أمر قد كتبه الله عليك؛ فارض بقضاء الله وقدره: خيره وشرِّه، حلوه ومرِّه، ولا حرج عليك أن تدفع ما يضرك بالأسباب المشروعة؛ فإن الله جعل لكل داء دواءًا.

٧ - ما كتبه الله قد انتهى، وما قدره ماض لا راد ككمه؛ فالأقلام
 رفعت، والصحف جفت، ولا تبديل لكلمات الله.

#### \* فقه الحديث:

١ - جواز الإرداف على الدابة؛ فقد أردف رسول الله ﷺ أيضًا معاذًا على حماره عفير؛ كما في «الصحيحين».

و لابن منده رَحِمَهُ ٱللَّهُ فيمن أردفه النبي جزء مفرد.

٢- استحباب تعليم الناس العلم النافع بالكلام المختصر المفيد الجامع.

٣- الحرص على ناشئة المسلمين؛ لأن التعليم في الصغر كالنقش في
 الحجر.

## شئح الأربعين البُّوويّة

٤-الجزاء من جنس العمل؛ فمن حفظ الله حفظه، وهذا في القرآن كثير: كقوله تعالى: ﴿ يَلْبَنِي إِسْرَاء يَلَ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتِي ٱلَّتِي َ أَنْعَمَتُ عَلَيْكُمُ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِي كَثير: كقوله تعالى: ﴿ يَلْبَنِي إِسْرَاء يَلَ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتِي ٱلَّتِي َ أَنْعَمَتُ عَلَيْكُمُ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِي أَوْفِ بِعَهْدِكُمُ وَإِيَّنِي فَأَرْهَبُونِ ﴾ [البقرة: ٤٠].

وقوله عز وجل: ﴿فَٱذۡكُرُونِ ٓ أَذۡكُرُكُمُ ﴾ [البقرة:١٥٢].

وقوله: ﴿يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ اَمَنُوٓا إِن تَنْصُرُواْ ٱللَّهَ يَنْصُرُكُم ﴾ [محمد:٧].

بل جاء صريحًا في قول ه عز وجل: ﴿هَلْجَزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾ [الرحمن: ٦٠].

٥ - الله سبحانه يتفضل على عباده ويزيدهم؛ فمن حفظ الله حفظه
 وكان معه، ومن نصر الله نصره، وثبت قدمه.

وهذا الأصل في معاملة الله لعباده صريح في قوله: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَا اللَّهِ اللهُ لَعِبَاده صريح في قوله: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَا إِبراهيم: ٧].

٦- ينبغي على العبد أن يقف عند حدود الله؛ فلا يتعداها، ويعظمها،
 ويستسلم لأمر ربه ظاهرًا وباطنًا.

٧- تحريم سؤال غير الله تعالى مما لا يقدر عليه إلا هو: كالرزق، والشفاء، والمغفرة، والنصر وغيرها.

أما ما جرت عليه عادة الناس أن يتعاونوا فيه مما يقدرون عليه؛ فلا مانع من سؤالهم: كالاستعارة، والاستقراض، والاسترشاد، وغير ذلك.

٨ - ما في علم الله تعالى، أو ما أثبته سبحانه في أمِّ الكتاب، ثابت لا يتبدل، ولا يتغير، ولا يُنسخ، وما سيقع كلُّه بعلمه تعالى.

٩ - من لطائف اقتران الفرج بالكرب واليسر بالعسر: أن الكرب إذا
 اشتد وتناهى أيس العبد من جميع المخلوقين، وتعلق قلبه بالله وحده،
 وهذا هو حقيقة التوكل على الله.

وهو من أعظم ما تطلب به الحوائج، ومن توكل على ربه كفاه: ﴿ وَمَن يَتَوَكِّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَحَسِّبُهُ ﴾ [الطلاق: ٣].

١٠ - العباد كلهم مفتقرون إلى الله، ولذلك يجب على العبد أن يرضي الله ولو أسخط الناس؛ فمن فعل ذلك؛ كفاه الله مؤنة الناس.

١١ - لا يستطيع العبد أن يجلب لنفسه نفعًا ولا يدفع ضُرَّا إلا بإذن الله تعالى.

١٢ - مكر الماكرين وإن كثروا لا يحيق إلا بأهله، ما لم يُقَدِّر الله البلاء للعبد.

١٣ - الإيمان بالقدر حقٌّ واجبٌ على العبد.

18 - الجهاد في سبيل الله يحتاج إلى الصبر والثبات، فمن صبر؛ ظفر وانتصر؛ كما قال تعالى: ﴿فَإِن يَكُن مِّن كُمْ مِّا اَتُهُ صَابِرَةٌ يُغَلِبُواْ مَا تَعَالَى: ﴿فَإِن يَكُن مِّن كُمْ مِّا الصَّابِرِينَ ﴾ مِأْتَتَ يَنْ وَإِن يَكُن مِّن كُمْ الصَّابِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٦٦].

١٥ - في الحديث بيان خلق التواضع الذي كان يتحلَّى به رسول الله عَلَيْةٍ؛ فقد أردف ابن عمِّه خلفه، ولم يستأثر بالدابة دونه.

١٦ - فيه استحباب اللين مع الشباب، وملاطفتهم، والحرص

عليها ينفعهم.

۱۷ - اختيار الجمل القصيرة والعبارات الواضحة والكلمات السهلة في حال تعليم الصغار؛ ليكون أسهل للحفظ، وأيسر للفهم.

١٨ - استحباب استعمال أسلوب التشويق والتنبيه في التعليم؛ كما فعل رسول الله عَلِيَّةٍ؛ حيث قال لابن عباس رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ:

«يا غلام»؛ فهذا تنبيه.

«إني أعلمك كلمات» وهذا تشويق.

۱۹ - ينبغي تعليم الصغار والناشئة أمور العقيدة؛ فهذه الكلمات مدارها على أمور التوحيد.

• ٢ - هـذه الكلمات تربي المسلم على معاني العزَّة والشجاعة والقوَّة؛ فإن العزَّة: لله، ولرسوله، وللمؤمنين، وكذلك القوة بالله جميعًا.

٢١- الحديث نص:

على أن أعمال القلوب؛ كالاستعانة من الإيمان.

وكذلك أعمال الجوارح، كالسؤال والدعاء من الإيمان.

٢٢ - خطورة الاستعجال وأنه آفة الصبر، ولا يأتي بخير، فقد عَلَق النصر بالصبر.



# الحديث العشرون الحديث العشرون

عَن أَبِي مَسعُودٍ عُقبَةَ بنِ عَمرِ و الأَنصَارِي البَدرِيِّ رَضَالِلَهُ عَنهُ؛ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ النَّبِيُّ عَلَيْهُ النَّبِيُّ عَلَيْهُ النَّبِيُّ عَلَيْهُ النَّبِيُّ عَلَيْهُ النَّبِيُّ عَلَيْهُ النَّابُوَّةِ الأُولَى: إِذَا لَمْ تَستَحِ؛ فَاصنَع مَا شِئت».

رَوَاهُ البُخَارِيُّ.

\*توثيق الحديث:

أخرجه البخاري (٣٤٨٤ و٢١٢٠).

\* منزلة الحديث:

وهذا الحديث حديث عظيم القدر؛ عليه مدار الإسلام، وأصول الأخلاق؛ بقول فصيح وجيز، يعد من جوامع كلمه عليه الصلاة والسلام (۱۱). وقال ابن العطار رَحْمَهُ اللَّهُ: «هذا الحديث أصل كبير لمن تأمل معناه، وتدبره، وعمل به، وهو من كلام النبوة الأولى، من الحكم المتقدمة على ألسنة الأنبياء المتقدمين، وهو يجمع خيرًا كثيرًا» (۱۲).

## **%راوي الحديث:**

<sup>(</sup>١) انظر «سير أعلام النبلاء» (٢/ ٤٩٢).

<sup>(</sup>٢) انظر «الجواهر اللؤلؤية شرح الأربعين النووية» (ص٢٠٠).

## شكر الأربعين البووية

هو عقبة بن عمرو بن ثعلبة الأنصاري، مشهور بكنيته، اتفقوا على أنه شهد العقبة، وفي شهوده بدرًا خلاف - والراجح: أنه شهدها - كان من أصحاب على رَضِيَّالِلَّهُ عَنْهُ، واستخلف مرة على الكوفة، توفي بعد الأربعين، وروى له الجماعة.

#### \*غريب الحديث:

مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى: من بقايا نبوة آدم عليه الصلاة والسلام التى لم يطمسها التغيير والتبديل، وتناقلتها الكتب الإلهية.

إذا لم تستح؛ فاصنع ما شئت: أورد العلماء فيه تفسيرات كثيرة؛ منها:

أ- هو أمر بمعنى الخبر؛ لأن الذي يكفُّ الإنسان عن مواقعة الشَّرِّ هو الحياء؛ فإذا تركه كان كالمأمور بفعل كل محظور.

ب- هو تهديد؛ أي: اصنع ما شئت؛ فإن الله يجزيك.

ت- انظر إلى ما تريد فعله؛ فإن كان مما لا يستحى منه؛ فافعله، وإن
 كان مما يستحى منه؛ فدعه.

ث- هـ و حـث على الحياء وتنويه بفضله؛ أي: لمَّا لم يجز صنع جميع ما شئت، لم يجز ترك الحياء.

#### \*موضوع الحديث:

بيان فضل الحياء، وأنه خلق الإسلام في جميع الرسالات.

## \*الشرح الإجمالي:

واعلم أيها العبد الحيي: أن هذه التوجيهات طيبة؛ لأنها تتمخض عن

معان سامية شريفة، ولكن أقربها إلى الحق: أنه أمر بمعنى الخبر؛ فمن لا يستحيي يصنع ما يشتهي.

واعلم أيها الحيي: أن من لزم الحياء كانت أسباب الخير منه موجودة؛ كما أن الوقح إذا لزم البذاء كان وجود الخير منه معدومًا، وتواتر الشَّرِّ منه موجودًا؛ لأن الحياء هو الحائل بين العبد وتلك المزجورات كلها؛ فبقوة الحياء يضعف ارتكابه إياها، وبضعف الحياء تقوى مباشرته إياها.

ولله در القائل:

وربَّ قبيحةٍ ما حال بيني

فكان هو الدواء لها ولكن

ولقد أحسن الذي يقول:

إذا رزق الفتي وجهًا وقاحًا

ولم يك للدواءِ ولا لشيء

فما لك في معاتبة الذي لا

وبين ركوبها إلا الحياءُ إذا ذهب الحياء فلا دواءً

تقلَّب في الأمور كما يشاءُ يعالجه به فيه عـــناءُ حياء لوجهه إلا العـناءُ

ولذلك من لزم الحياء صان عرضه، ودفن مساويه، ونشر محاسنه، ومن ذهب حياؤه؛ هان على الله، وعلى الناس، وعلى نفسه.

وصدق القائل:

إذا لم تصن عرضًا ولم تخش خالقًا وتستحي مخلوقًا فها شئت فاصنعُ إذا كنت تأتي المرء تعظم حقَّه ويجهل منك الحقَّ فالصَّرم أوسعُ

\*فقه الحديث:

## شكر الأربعين البووية

١ - الأمر بالحياء مأثور عن الأنبياء المتقدمين، وتداوله الناس بينهم، وورثوه عنهم قرنًا بعد قرن، وهذا يدلُّ أن النبوة الأولى جاءت بهذا الكلام، وأنه اشتهر بين الناس حتى وصل إلى أول هذه الأمة.

ولقد كانت العرب في جاهليتها الأولى تستحي؛ فهذا أبو سفيان قبل إسلامه عندما وقف أمام هرقل؛ ليسأله عن النبي عليه الله عن نفسه قائلاً: «لولا الحياء من أن يأثروا على كذبًا؛ لكذبت عليه»(١).

وكان الحياء من ديدنهم؛ كما يتضح من هذا السؤال الاستنكاري الذي وجهه أبو موسى الأشعري رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ لرجل من بني جشم عندما فَرَّ هاربًا؛ فقال: «فلما رآني ولَّى عني ذاهبًا؛ فاتبعته، وجعلت أقول له: ألا تستحي؟ ألست عربيًا؟ ألا تثبت؟ فكفَّ »(٢).

وقال عنترة:

وأغض طرفي إن بدت لي جارتي حتى يـواري جـارتي مـأواها وكلُّ هذه الأدلة والشواهد توحي بأهمية الحياء، وعمقه في الفطرة البشرية السليمة التي تنفر من القبيح والسوء.

٢- الحياء الشرعي هو الذي يأمر بالطاعة وينهى عن القبيح، وأما الذي يتعارض مع الشرع؛ فليس كذلك؛ وكذلك الانكسار عن طلب الحق: خجل مذموم.

٣- في الحديث ردُّ على الجبرية؛ بإثبات المشيئة للعبد: «فاصنع

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٩٤١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٤٩٨).

ماشئت»، ولكن مشيئة العبد لا تكون إلا بعد مشيئة الله: ﴿ وَمَالَشَاءُ ونَ إِلاَ بعد مشيئة الله: ﴿ وَمَالَشَاءُ ونَ إِلاّ أَن يَشَاءَ اللّهُ وَتُ الْعَالِمِينَ ﴾ [التكوير: ٢٩].

٤- الحياة صفة من صفات الأنبياء صلى الله عليهم وسلم، ولقد كان رسول الله ﷺ أشد الناس حياءًا بل أشد حياءًا من العذراء في خدرها.

٥ فيه تعظيم أمر الحياء، وقد وردت جملة أحاديث تؤكد هذ االمعنى؛
 نها:

أ حديث أنس بن مالك رَضَاليّهُ عَنْهُ، قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «إنَّ لكلِّ دين خلقًا، وخلق الإسلام الحياء»(١١).

ب- عن عمر ان بن حصين رَضَالِللَّهُ عَنْهُا؛ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «الحياء كُلُّه خِيرٌ» (٢).

٦- من مظاهر قلَّة الحياء:

أ- خرروج النساء كاسيات عاريات.

عن عبد الله بن عمرو رَضَالِيَهُ عَنْهُا؛ قال: سمعت رسول الله عَلَيْهُ يقول: «يكون في آخر أُمَّتي رجالٌ يركبون على سروج كأشباه الرِّحال: ينزلون على أبواب المساجد، نساؤهم كاسيات عاريات، رؤوسهن كأسنمة البخت العجاف، إلعنوهن؛ فإنَّهنَّ ملعونات، لو كان وراءكم أُمَّةٌ من الأمم خدمهنَّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۱۸۱)، وحسنه شيخنا الألباني رَحِمَهُ ٱللَّهُ في «السلسلة الصحيحة» (۹٤٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٣٧).

 $^{(1)}$ نساؤكم كها خدمكم نساء الأمم قبلكم

ب- كثرة خروج النساء من البيت دون حاجة شرعية بل للصفق
 في الأسواق:

عن عبد الله بن مسعود رَضِاً لِللهُ عَنهُ، عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ، قال: «إنَّ المرأة عورةُ، فإذا خرجت استشرفها الشَّيطان، وأقرب ما تكون من وجه ربِّها وهي في قعر بيتها»(٢).

ت- خروج المرأة متعطرة:

عن أبي هريرة رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُ؛ قال: لقيته امرأةً وجد منها ريح الطِّيب ينفح، ولذيلها إعصارٌ، فقال: يا أمة الجبَّار، جئت من المسجد؟ قالت: نعم، قال: وله تطيَّبت؟ قالت: نعم، قال: إنِّي سمعت حبِّي أبا القاسم عَلَيْ يقول: «لا تقبل صلاةٌ لامرأة تطيَّبت لهذا المسجد، حتَّى ترجع فتغتسل غسلها من الجنابة»(٣).

ث- مشي النساء في وسط الطريق:

عن أبي أسيد الأنصاري رَضَالِللهُ عَنْهُ؛ أنَّه سمع رسول الله عَلَيْكُم، يقول -وهو خارجٌ من المسجد؛ فاختلط الرِّجال مع النّساء في الطّريق-: فقال رسول الله عَلَيْكُمْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٢/ ٢٢٣)، وابن ماجه (١٣/ ٦٤) والحاكم (٤/ ٤٨٣)، وحسنه شيخنا رَحِمَهُ أَللَهُ في «صحيح الترغيب والترهيب» (٢٠٤٣)، و«السلسلة الصحيحة» (٢٦٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن خزيمة (١٦٨٥) وصححه شيخنا الألباني رَحِمَهُأَلَّلُهُ في «السلسلة الصحيحة» (٢٦٨٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٤١٧٤)، وابن ماجه (٤٠٠٢)، والنسائي (٢/ ٢٨٣)، والبيهقي (٣/ ٢٣٣) من طرق عنه وهو صحيح؛ كما قال شيخنا رَحِمَهُأُللَّهُ فِي «هداية الرواة» (١٠٢٢).

للنِّساء: «استأخرن؛ فإنَّه ليس لكنَّ أن تحققن الطَّريق، عليكنَّ بحافًا ت الطَّريق». قال: فكانت المرأة تلتصق بالجدار حتَّى إنَّ ثوبها ليتعلَّق بالجدار من لصوقها به (۱).

ج- وضع المرأة ثيابها في غير بيت زوجها؛ كالمسابح، والحهامات، وصالونات التجميل، ومراكز التدليك، والأندية الرياضية.

عن أبي المليح الهذليِّ: أنَّ نساءً من أهل حمص -أو من أهل الشَّام - دخلن على عائشة؛ فقالت: أنتنَّ اللَّاتي يدخلن نساؤكنَّ الحَّامات؟ سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «ما من امرأة تضع ثيابها في غير بيت زوجها إلَّا هتكت السِّتر بينها وبين ربِّها»(٢).

من دلالات هذا الحديث:

أ- الحياء من خصائص الإنسان حباه الله به؛ ليرتدع عن ارتكاب كل ما يشتهي، فلا يكون كالبهيمة.

ب- قواعد السلوك لا تتغير ولا تتبدل؛ لأنها محفورة في فطرة الإنسان، ولذلك قرر الأنبياء جميعًا هذا الخاصية؛ فتناقلتها الرسالات جميعًا من النبوة الأولى إلى النبوة الخاتمة.



<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٢٧٢٥) وحسنه شيخنا رَحِمَهُ ٱللَّهُ في «السلسلة الصحيحة» (٨٥٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۲۰۱۰)، وله شاهد من حديث أم الدرداء رَضِّالِلَّهُ عَنْهَا: أخرجه أحمد (۲/ ۳۲۱–۳۲۲و۳۲۲)، وهو صحيح؛ انظر «السلسلة الصحيحة» (۳۲۲و۳۲۲)، والترمذي (۲۸۰۳) وابن ماجه (۳۷۰۰)، وأحمد (۲/ ۱ کو ۱۷۳ و ۲۲۷ و ۳۲۲ بإسناد صحيح.

# الحديث **الحادي والعشرون** المحادي العشرون العشرون العشرون العربية العربية العربية العربية العربية العربية العربية العربية العربية العربية

عَن أَبِي عَمرٍ و - وَقِيلَ: أَبِي عَمرَةً - سُفيَانَ بنِ عَبدِ الله رَضَّالِكُ عَنْهُ؛ قَالَ: قُلتُ: يَا رَسُولَ الله! قُلْ لِي فِي الْإِسْلَامِ قَوْلًا لَا أَسْأَلُ عَنْهُ أَحَدًا غَيْرَك؛ قَالَ: «قُلْ: آمَنْت بِالله ثُمَّ اسْتَقِمْ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

\*توثيق الحديث:

أخرجه مسلم (٣٨).

وهو من إفراد مسلم دون البخاري.

\* منزلة الحديث:

هذا الحديث موقعه عظيم، وهو من بديع جوامع كلمه عَيَالَيَّ؛ فإنه جمع لهذا السائل في هاتين الجملتين جميع معاني الإسلام(١١).

قال الأُبِّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «كان من جوامعه؛ لأنه أجمل فيه ما فصله في ثلاث وعشرين سنة»(٢).

قال القاضي عياض رَحِمَةُ اللَّهُ: «هذا من جوامع كلمه عَيَّا اللَّهُ، وهو مطابق

(١) «الجواهر اللؤلؤية شرح الأربعين النووية» (ص٢٠٦).

(٢) «شرح مسلم» للأبيِّ (١/ ٢٢٢).

## الآفئانُ النَّدِيَّة

لقو لهتعالى: ﴿ٱلَّذِينَ قَالُواْرَبُّنَاٱللَّهُ ثُمَّ ٱسۡتَقَامُواْ ﴾ [فصلت: ٣٠] ١٠٠٠.

قال المناوي رَحِمَهُ أُللَّهُ: «وهذا من بدائع جوامع الكلم؛ فقد جمعتا جميع معاني الإيهان والإسلام؛ اعتقادًا، وقولًا، وعملًا»(٢).

قال ابن دقيق العيد رَحِمَهُ اللَّهُ: «هذا من جوامع الكلم التي أوتيها النبي الله الله على الله الله على الله الله الله الله السائل في هاتين الكلمتين معاني الإسلام والإيهان كلها؛ فإنه أمره أن يستقيم على أعهال الطاعات، والانتهاء عن جميع المخالفات»(٣).

#### \*راوي الحديث:

هو سفيان بن عبد الله الثقفي الطائفي؛ له صحبة، وكان عاملًا لعمر بن الخطاب على الطائف، استعمله حين عزل عثمان بن أبي العاص رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُ، ونقله إلى البحرين، وليس له في صحيح مسلم إلا هذا الحديث.

### \*غريب الحديث:

قل في في الإسلام قولًا لا أسأل عنه أحد غيرك: علمني كلامًا جامعًا لأمر الإسلام كافيًا حتى لا أحتاج بعده إلى غيره.

قل آمنت: يشمل قول القلب وقول اللسان.

آمنت بالله: أي: أقررت بها يجب علي من الإيهان بالله بربوبيته، وألوهيته، وأسائه وصفاته.

<sup>(</sup>۱) «شرح مسلم» للقاضي عياض (۱/ ٢٧٥)، وانظر «شرح مسلم» للنووي (٢/ ٩).

<sup>(</sup>٢) «فيض القدير» (٤/ ٦٨٥).

<sup>(</sup>٣) «شرح الأربعين النووية» لابن دقيق العيد (ص٦٣).

## شئح الأربعين البَّوويَة

الاستقامة: لزوم طاعة الله تعالى؛ وهي: نظام الأمور؛ لأنها سلوك الصراط المستقيم، ولزوم الدين القويم من غير تعويج يمنة ولا يَسْرة.

### \*موضوع الحديث:

الاستقامة هي الكرامة.

## \*المعنى الإجمالي:

طلب سفيان بن عبد الله رَضَّ الله عَنهُ من النبي عَلَيْ : أن يعلمه كلامًا وجيزًا جامعًا لأمر الإسلام، كافيًا لا يحتاج بعده إلى غيره؛ فقال له رسول الله عَليَ : «قل آمنت بالله، شم استقم»؛ أي: آمن بالله بقلبك، واشهد بلسانك؛ كما في الرواية الأخرى: «قل ربي الله»، ثم استقم على هذا الإيمان بالأعمال الصالحة.

وهذا منتزع من قوله تعالى: ﴿إِنَّالَّذِينَ قَالُواْرَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسۡ تَقَامُواْ تَتَنَرَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَنِ حَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحۡ زَفُواْ وَأَبْشِرُواْ بِٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنْتُمْ تُوْعَدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠].

وكانت الاستقامة كافية شافية من وجوه:

١ - لأنها تتضمن الدين كلَّه، وتشمل كلَّ ما أخبر الله به تعالى عن نفسه،
 وعن اليوم الآخر، وعن رسله، وعن كل ما أرسل به.

٢-لأنها تتضمن الانقياد لأمر الله، والثبات على منهجه.

٣- لأنها تشمل فعل المأمورات وترك المحظورات، ولذلك صارت جامعة للدين كله.

#### \*فقه الحديث:

١ - هذا الحديث جمع الدين كله:

أ- الإيمان بالله يتضمن الإخلاص في العبادة.

ب- والاستقامة تتضمن السير على سنة رسول الله عَيْكَيُّة.

فيكون بذلك جامعًا لشرطى العبادة، وهما:

الإخلاص للمعبود.

ومتابعة الرسول ﷺ.

وكذلك يجمع هذا الحديث:

عمل القلب؛ وهو: الإيان.

وعمل الجوارح؛ وهو: الاستقامة.

فهو يشمل الظاهر والباطن.

ولذلك بوَّب عليه النووي بـ «باب جامع أوصاف الإسلام».

٢- حرص الصحابة رَضِوَاللَّهُ عَنْهُمْ على العلم.

٣- الاستقامة طريق النجاة والفوز في الدنيا والآخرة.

٤- من أعظم مراتب الاستقامة: الاستقامة على التوحيد والسنة،
 واجتناب الشرك والبدع.

٥- من أعظم الطرق الموصلة للاستقامة: الاعتدال ولزوم الطريق الوسط طريق أهل السنة والجماعة؛ فلا إفراط ولا تفريط؛ لأن أهل السنة والجماعة وسط بين أهل الفرق والأهواء في كلِّ أمر.

٦- استحباب السؤال عن كلِّ أمر يجمع خصال الخير.

## شكر الأربعين البووية

٧- السؤال مفتاح العلم، ولذلك إذا أحسن طالب العلم السؤال نال جوامع العلم بأقل زمن، وأيسر كلفة.

٨- ينبغي على من جهل أمرًا أن يسأل عنه أهل الذكر.

٩ - الإيمان: قول وعمل.

١٠ - الاستقامة درجة عالية تَدُلُّ على كمال الإيمان وعلوِّ الهمَّة.

١١ - حرص الصحابة رَضَالِيَّهُ عَنْهُمْ على معرفة الخير، وما ينفعهم في دينهم ودنياهم.

١٢ - على طالب العلم أن يختار السؤال الذكي الجامع للخير؛ خاصة إذا
 كانت فرصة الجواب لا تتكرر.

١٣ - الإيمان المجرد لا يكفي صاحبه بل لا بدَّ من الاستقامة.

١٤ - الاستقامة قرنت بالاستغفار ﴿فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ ﴾
 [فصلت: ٦].

وهذا يدل على أن الاستقامة الحقيقية لا يبلغها أيُّ أحد.

قال الحافظ ابن رجب رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وقد أخبر النبي عَلَيْهُ: أن الناس لن يستطيعوا الاستقامة حق الاستقامة».

عن أبي هريرة رَضِ الله عن النبي عَلَيْه عن النبي عَلَيْه ؛ قال: «سدِّدوا وقاربوا» (١٠) ؛ فالسداد ؛ هو: حقيقة الاستقامة ؛ وهو: الإصابة في جميع الأقوال والأعم الوالمقاصد ؛ كالذي يرمي إلى غرض ؛ فيصيبه .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٦٤) عن عائشة رَضِحَالِلَّهُ عَنْهَا، ومسلم (٢٨١٦) عن أبي هريرة رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ.

والمقاربة: أن يصيب ما قرب من الغرض إذا لم يصب الغرض نفسه، ولكن بشرط أن يكون مصمِّمًا على قصد السداد وإصابة الغرض، فتكون مقاربته عن غير عمد.

فأصل الاستقامة: استقامة القلب على التوحيد؛ كما فسر أبو بكر الصديق وغيره قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْرَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسۡتَقَامُواْ ﴾ [الأحقاف: ١٣]؛ بأنهم لم يلتفتوا إلى غيره.

فمتى استقام القلب على معرفة الله وعلى خشيته وإجلاله ومهابته ومحبّته وإرادته ورجائه ودعائه والتوكل عليه والإعراض عما سواه؛ استقامت الجوارح كلُّها على طاعته، فإن القلب هو ملك الأعضاء، وهي جنوده، فإذا استقام الملك استقامت جنوده ورعاياه، وكذلك فسر قوله تعالى: ﴿فَأَقِرُ وَجُهَكَ لِللِّينِ حَنِيفًا ﴾ [الروم: ٣٠] بإخلاص القصد لله وحده لا شريك له.

وأعظم ما يراعي استقامته بعد القلب من الجوارح: اللسان، فإنه ترجمان القلب المعبر عنه.

ولهذا لما أمر النَّبيُّ عَلَيْكَةً بالاستقامة وصَّاه بعد ذلك بحفظ لسانه.

ففي «مسند الإمام أحمد» بإسناد حسن عن النبي عَلَيْهُ؛ قال: «لا يستقيم إيهان عبد حتى يستقيم لسانه»(١)»(٢).



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٣/ ١٩٨) بإسناد حسن؛ كما قال الحافظ ابن رجب رَحِمَهُ ٱللَّهُ.

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (ص ٣١١-٣١٢ - المنتقى).

# الحديث **الثاني والعشرون** المرحمة المر

عَن أَبِي عَبدِ الله جَابِرِ بنِ عَبدِ الله الأَنصَارِيِّ رَضَالِكُ عَنْهُمَا: أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ رَسُولَ الله ﷺ فَقَالَ: أَرَأَيت إِذَا صَلَّيت المَكتُوبَاتِ، وَصُمت رَمَضَانَ، وَأَحلَلت الْحَلَالَ، وَحَرَّمت الْحَرَامَ، وَلَمَ أَزِد عَلَى ذَلِكَ شَيئًا؛ أَأَدخُلُ الجَنَّة؟

قَالَ: «نَعَم».

رَوَاهُ مُسلِمٌ.

### \* توثيق الحديث:

أخرجه مسلم (١٥)، وزاد في آخره؛ قال: «والله لا أزيد على ذلك شيئًا». \* منزلة الحديث:

هذا الحديث عظيم الموقع، وعليه مدار الإسلام لجمعه له؛ وذلك لأن الأفعال إما قلبية أو بدنية، وكل منها إما مأذون فيه وهو الحلال، أو ممنوع منه وهو الحرام، فإذا أحلَّ الشخص الحلال، وحرَّم الحرام، فقد أتى بجميع وظائف الدين، ودخل الجنة آمنًا(۱).

قال ابن حجر الهيتمي رَحْمَدُ اللَّهُ: «هذا الحديث جامع للإسلام؛

<sup>(</sup>١) انظر: «الجواهر اللؤلؤية شرح الأربعين النووية» (ص٢١٣).

أصولًا وفروعًا »(١).

قال القاضي عياض رَحْمَةُ اللَّهُ: «هـذا الحديث شـمل جميع وظائف الإيمان، والسنن»(٢).

### \* راوي الحديث:

جابر بن عبد الله بن عمر بن حرام: صحابي ابن صحابي رَضَالِيّلَهُ عَنْهُا؛ شهد العقبة الثانية مع أبيه، غزا مع رسول الله عَلَيْهُ تسع عشرة غزوة؛ كما أخبر هو عن نفسه، لكن لم يشهد بدرًا وأُحدًا.

من المكثرين في الرواية عن رسول الله عليه: أخرج له الشيخان وأصحاب السنن، والمسانيد، وأحاديثه ملأت دواوين الإسلام.

تفرغ للتدريس في المسجد النبوي.

وُعمِّر كثيرًا، وتوفي في المدينة النبوية سنة (٧٤هـ).

وأوصى ألا يُصَلِّي عليه الحجاج بن يوسف الثقفي؛ لكنه شهد جنازته.

\* غريب الحديث:

أن رجلًا سأل رسول الله عَيَّالَةٍ: هو النعمان بن قوقل؛ كما عند مسلم. أرأيت: أخبرني.

وإذا صليت المكتوبات: الفرائض الخمس.

وصمت رمضان: وهوالشهر الذي بين شعبان وشوال.

أحللت الحرام: فعلته معتقدًا حلَّه.

<sup>(</sup>۱) «فتح المبين» (ص١٦٢).

<sup>(</sup>٢) «إكمال المعلم في شرح صحيح مسلم»، للأبيِّ (١/ ١٤٢).

حرمت الحرام: اجتنبته معتقدًا حرمته.

### \* موضوع الحديث:

ما يدخل الجنة.

## \* الشرح الإجمالي:

في هذا الحديث يسأل النعمان بن قوقل رَضَّالِلَهُ عَنْهُ رسول الله عَلَيْهِ: أنه إذا صلى الفرائض الخمس، وصام رمضان، وأحلَّ الحلال عملًا واعتقادًا، وحرَّم الحرام عملًا واعتقادًا، ولم يزد على ذلك شيئًا هل يدخل الجنة؟.

فأخبره رسول الله ﷺ: بأنه إن فعل ذلك إيهانًا واحتسابًا دخل الجنة.

فإن قيل: لم يذكر في هذا الحديث الزكاة ولا الحج؟

فالجواب: أن ذلك يدخل في قوله: «حرمت الحرام»؛ لأن ترك الزكاة حرام، وترك الحج حرام.

#### \* فقه الحديث:

١ - حرص الصحابة رَضَوَاللَّهُ عَنْهُمْ على سؤال النبي عَيْكَاللهُ.

٢- الغاية من هذه الحياة؛ هو: إقامة العبودية لله، والتي جزاؤها دخول الحنة.

٣- إقامة الصلوات، وصوم رمضان، وتحليل الحلال، وتحريم الحرام:
 من أسباب دخول الجنة.

٤ - تفاوت الناس في مراتب الإيهان.

فمنهم: من يحرص على المقامات العليا.

ومنهم: من يسأل عما ينجيه.

وهذا يؤكد مذهب أهل السنة والجماعة في الإيمان، وأنه يتفاضل، ويزيد وينقص.

٥ ينبغي على المستمع أن يتنبه للأسئلة التي تطرح على الشيخ، ويحضر لها قلبه، ويسمعها بأذن واعية؛ ليجد فائدتها.

٦- معلم الناس الخير يراعي أحوال الناس، ولا يلزمهم بحالة واحدة،
 ولا يهمل الفروق الفردية بينهم، ولذلك؛ فإن رسول الله على له على له على السائل
 ويلزمه بالنوافل، بل رضي منه الفرائض؛ لأنها تناسبه.

٧- العالم الفقيه: من لا يُقنِّط الناس من رحمة الله.

٨- التشريع والتحليل والتحريم من أمر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ؟ فله الحكم،
 وهو أحكم الحاكمين.

٩ فيه بيان فضل الفرائض، وأنها أحبُ ما تقرَّب به العبد إلى ربه، ومن
 اقتصر عليها ودوام دخل الجنة بفضل الله ورحمته.

• ١ - أن الجواب بـ (نعم) إعادة للسؤال؛ لأن قوله: أأدخل الجنة؟ قال: «نعم»؛ أي: تدخل الجنة.

# فصل في خبر الواحد الصحيح

قال شيخنا ابن عثيمين رَحِمَهُ ٱللَّهُ في «شرحه»:

قال النووي رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «ومعنى: حرمت: اجتنبته، ومعنى: أحللت الحلال: فعلته معتقدًا حِلَّه».

وهناك معنى آخر غير الذي ذكره النووي رَحِمَهُ اللَّهُ؛ وهو أن يعتقد أن الحرام حرام؛ فإنك لم تؤمن بالحكم الحرام حرام؛ فإنك لم تؤمن بالحكم الشرعي، وإذا لم تعتقد: أن الحلال حلال؛ فإنك لم تؤمن بالحكم الشرعي، فلا بدَّ أن نعتقد: الحلال حلالًا، والحرام حرامًا.

وتفسير النووي رَحِمَهُ ٱللَّهُ: فيه شيء من القصور، والله أعلم.

قال أبو أسامة الهلالي -عفا الله عنه وعن والديه-: في كلام شيخنا فقيه الزمان ابن عثيمين رَحِمَهُ الله فقتة عقيدية هامَّة؛ وهي: أن الأمور العلمية تتضمن أصلًا عقديًا؛ وهو: اعتقاد أن الله عز وجل شرعها حلالًا أو حرامًا؛ حسب الحكم الشرعي للمسألة.

وهذا الأصل العقيدي؛ يدحض حجة من زعم: أن حديث الآحاد لا حجة فيه في المسائل الاعتقادية، وإنها في الأحكام الشرعية.

وإنها دخل الفساد على منكري خبر الواحد في العقائد؛ لاعتقادهم: أن العقيدة لا يقترن بها عمل، والأحكام لا تقترن معها عقيدة، وكلا الأمرين باطل.

قال العلامة المحقق ابن القيم الجوزية رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وهذا التفريق باطل بإجماع الأمة؛ فإنها لم تزل تحتج بهذه الأحاديث في الخبريات العلميات؛ كما تحتج في الطلبيات العمليات، ولا سيما والأحكام العلمية تتضمن الخبر عن الله بأنه: شرع كذا، وأوجبه، ورضيه دينًا، فشرعه ودينه راجع إلى أسمائه وصفاته، ولم تزل الصحابة والتابعون وتابعوهم وأهل الحديث والسنة يحتجون بهذه الأخبار في المسائل الصفات والقدر والأسماء والأحكام، ولم ينقل عن أحدهم ألبتة أنه جوَّز الاحتجاج بها في مسائل الأحكام دون الأخبار عن الله وأسمائه وصفاته، فأين سلف المُفَرِّقين بن البابين؟! نعم إن سلفهم بعض متأخري المتكلمين الذين لا عناية لهم بها جاء عن الله ورسوله عَيْكَةً وأصحابه بل يصدُّون القلوب عن الاهتداء في هذا الباب بالكتاب والسنة وأقوال الصحابة، ويحيلون على آراء المتكلمين وقواعد المتكلفين؛ فهم الذين يعرف عنهم التفريق بين الأمرين، فإنهم قسموا الدين إلى مسائل علمية وعملية، وسموها: أصولًا وفروعًا.

وقالوا: الحق في مسائل الفروع؛ فليس لله تعالى فيها حكم معين، ولا يتصور الخطأ فيها، وكل مجتهد مصيب لحكم الله تعالى الذي هو حكمه.

وهذا التقسيم لو رجع إلى مجرد الاصطلاح لا يتميَّز به ما سموه: أصولًا

مما سموه: فروعًا؛ فكيف وقد وضعوا عليه أحكامًا وضعوها بعقولهم وآرائهم.

منها: التكفير بالخطأ في مسائل الأصول دون مسائل الفروع. وهذا من أبطل الباطل؛ كما سنذكره.

ومنها: إثبات الفروع بأخبار الآحاد دون الأصول، وغير ذلك.

وكل تقسيم باطل يجب إلغاؤه، وهذا التقسيم أصل من أصول ضلال القوم، فإنهم فرقوا بَيْن ما سموه: أصولًا، وما سموه: فروعًا، وسلبوا الفروع حكم الله المعين فيها، بل حكم الله فيها يختلف باختلاف آراء المجتهدين، وجعلوا ما سموه: أصولًا من أخطأ فيه عندهم؛ فهو كافر أو فاسق، وادَّعوا الإجماع على هذا التفريق، ولا يحفظ ما جعلوه إجماعًا عن إمام من أئمة المسلمين، ولا عن أحد من الصحابة والتابعين، وهذا عادة أهل الكلام: يحكمون الإجماع على ما لم يقله أحد من أئمة السلمين بل أئمة الإسلام على خلافه. وقال الإمام أحمد رَحَمَهُ اللَّهُ: من ادَّعى الإجماع؛ فقد كذب: أما هذه دعوى الأصم وابن علية وأمثالها يريدون أن يبطلوا سنن رسول الله على الدعون الأصم وابن علية وأمثالها يريدون أن يبطلوا سنن رسول الله على المحون

ومن المعلوم قطعًا بالنصوص، وإجماع الصحابة والتابعين، وهو الذي ذكره الأئمة الأربعة نصًا: أن المجتهدين المتنازعين في الأحكام الشرعية ليسوا كلهم سواء بل فيهم المصيب والمخطئ، فالكلام فيها سموه: أصولًا وفيها سموه: فروعًا ينقسم إلى:

من الإجماع.

مطابق الحق في نفس الأمر.

وغير مطابق.

كانقسام الاعتقاد في باب الخبر:

إلى مطابق.

وغير مطابق.

وأقوال الصحابة كلها صريحة: أن الحق عند الله واحد من الأقوال المختلفة، وهو دين الله في نفس الأمر الذي لا دين له سواه، وليس الغرض: استقصاء هذه المسألة، بل المقصود: أن الخطأ يقع فيها سموه: فروعًا؛ كها يقع فيها جعلوه: أصولًا؛ فنطالبهم بفرق صحيح بين ما يجوز إثباته بخبر الواحد من الدين وما لا يجوز، ولا يجدون إلى الفرق سبيلًا إلا بدعاو باطلة.

قالوا: الأصل ما فيه دليل قطعي، والفرع بخلافه.

قلت: وهذا يلزم منه الدور؛ فإنه إذا قيل لا تثبت الأصول إلا بالدليل القطعي، ثم قيل: والأصل ما عليه دليل قطعي كان ذلك دورًا ظاهرًا.

وأيضًا؛ فإن كثيرًا من المسائل العلمية بل أكثرها عليها أدلة قطعية.

قالوا: الأصل ما لا يجوز التعبد فيه إلا بأمر واحد معين، والفرع بخلافه. قلت: وهذا الفرق أفسد من الأول؛ فإن أكثر الفروع لا يجوز التعبد فيها إلا بالمشروع على لسان كلِّ نبيٍّ.

وقالوا: الأصل ما يجوز أن يعلم من غير تقديم ورود الشرع، والفرع بخلافه. وهذا الفرق في غاية الفساد، فإن أكثر المسائل التي يسمونها: أصولًا لم تعلم إلا بعد ورود الشرع، بل أكثر مسائل الدين لم تعلم الا بالسمع؛ فجواز رؤية الرب تبارك وتعالى يوم القيامة، وأكثر مسائل المعاد وتفصيله: لا يعلم قبل ورود الشرع.

قالوا: الأصوليات هي المسائل العلميات، والفروعيات هي المسائل العملية.

[وهذا تفريق باطل -أيضًا-؛ فالمطلوب من المسائل العملية](١) أمران: العلم والعمل.

والمطلوب من العلميات العلم والعمل -أيضًا-؛ وهو: حبُّ القلب وبغضه، وحبُّه للحق الذي دلَّت عليه وتضمنته، وبغضه الباطل الذي يخالفها.

فليس العمل مقصورًا على الجوارح بل أعمال القلوب أصل لعمل الجوارح، وأعمال الجوارح تبع، فكل مسألة علمية؛ فإنه يتبعها إيمان القلب وتصديقه وحبه، وذلك عمل، بل هو أصل العمل.

وهذا مما غفل عنه كثير من المتكلمين في مسائل الإيهان؛ حيث ظنوا: أنه مجردالتصديق دون الأعهال، وهذا غلط من أقبح الغلط وأعظمه، فإن كثيرًا من الكفار كانوا جازمين بصدق النبي غير شاكين فيه، غير أنه لم يقترن بذلك عمل القلب من حبِّ ما جاء به، والرضا به وإرادته والموالاة والمعاداة عليه.

<sup>(</sup>١) في الأصل «والمطلوب منها أمران» وما أثبته أقرب للصواب، وبه يستقيم المعنى.

عملية، والمسائل العملية علمية، فإن الشارع لم يكتف من المكلفين من العمليات بمجرد العمل دون العمل ولا في العمليات بمجرد العلم دون العمل ((). أ.ه.. قال أبو أسامة الهلالي -كان الله له-: وهذا من فقهه رَحِمَهُ الله في الدين، ورسوخه في العلم، وعلو كعبه في الفهم عن الله جَلَّجَلَالُهُ ورسوله على العلم أتي المنكر لحجية خبر الواحد في العقائد من جهة تصوره عدم اقتران العلم بالعمل والعكس.

فلاتهمل هذاالموضع ؛ فإنه مهم جدًا به تعرف حقيقة الإيمان ؛ فالمسائل العلمية

وهذا باطل؛ كما بَيَّنه ابن قيم الجوزية رَحِمَةُ ٱللَّهُ.

ويزيده وضوحًا: أن الإيهان بالله سبحانه وتعالى عقيدة، وحكمه الشرعي الوجوب؛ أي: الإيهان بالله واجب، وكذلك الإيهان بأسهائه وصفاته من أسمى عقائد الإسلام، وحكمها الشرعى الوجوب.

وهذا أمر معروف في كلام السلف الصالح:

فهذا إمام دار الهجرة مالك بن أنس رَحِمَهُ ٱللَّهُ عندما سئل عن قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥]: كيف استوى؟

يجيب قائلًا: «الاستواء غير مجهول، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة»(٢).

<sup>(</sup>۱) «مختصر الصواعق المرسلة» (۲/ ۲۱۲۲۲) باختصار.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عبد البر في «التمهيد» (٧/ ١٥١)، واللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجهاعة» (٣٣٨)، والدارمي في «الردعلي الجهمية» (ص٣٣)، والبيهقي في «الأسهاء والصفات» (ص٥١٥-٥١٦).

وذكره البغوي في «شرح السنة» (١/ ١٧١).

# شكر الأربعين البووية

أي: معنى الاستواء معلوم؛ فهو غير مجهول في لغة العرب، ومعناه: ارتفع وعلا.

أما كيفية الاستواء؛ فغير معلومة؛ لأن الصفات تبع للذات؛ فكما أن كيفية ذات الله جَلَّجَلَالُهُ غير معلومة؛ فكذلك كيفية صفاته، ولذلك؛ فإثبات الصفات إثبات وجود وليس إثبات تكييف؛ لأن إثبات الذات إثبات وجود وليس إثبات تكييف.

فإذا ثبت ذلك كان الإيمان بمعنى الاستواء واجبًا، والسؤال عن كيفية الاستواء بدعة.

وقول مالك رَحِمَهُ ٱللَّهُ -هذا- أجمع عليه علماء أهل السنة والجماعة أولهم عن آخرهم:

قال ابن تيمية رَحِمَهُ اللَّهُ: «وقول مالك من أنبل جواب وقع في هذه المسألة، وأشده استيعابًا؛ لأن فيه نبذ التكييف، وإثبات الاستواء المعقول، وقد ائتمَّ أهل العلم بقوله، واستجودوه، واستحسنوه»(۱).

وقال رَحْمَهُ ٱللَّهُ - أيضًا -: «وقد تلقى الناس هذا الكلام بالقبول؛ فليس في أهل السنة من ينكره»(٢).

وجوَّد بعض طرقه الحافظ ابن حجر في «فتح الباري» (١٣/ ٤٠٦ - ٤٠٧).
 قلت: وهو ثابت بلا ريب عن مالك وغيره من السلف الصالح رَجَهُمُ اللَّهُ.

وقد جمعت طرقه كلها في كتابي: «مهذب اجتهاع الجيوش الإسلامية» وتكلمت عليها صحة وضعفًا، وهو مطبوع متداول.

<sup>(</sup>۱) «شرح حدیث النزول» (ص٥٤١)

<sup>(</sup>۲) «الإكليل» (ص٠٥)

وقال مؤرخ الإسلام الإمام الذهبي رَحِمَهُ اللَّهُ: «هذا ثابت عن مالك ... وهو قول أهل السنة قاطبة»(١).

قلت: والشاهد على ما أردنا قوله رَحِمَهُ اللَّهُ: «والإيهان به واجب»؛ فانظر -رحمك الله- كيف اقترن العمل بالعقيدة في المسألة الواحدة؟

وهذا الأمر الواضح لن يستطع منكرو خبر الواحد في العقائد: أن ينكروه أو يقدروا على نفيه، ولو كان بعضهم على بعض ظهيرًا.

وها أنت أبصرت أيها المنصف: أن العقيدة تقترن بالحكم الشرعي، وكذلك العكس صحيح؛ فالأحكام الشرعية الخمسة: الإيجاب، والتحريم، والاستحباب، والكراهة، والإباحة حكمها الإيجاب من جهة العقيدة:

فالذي يأتي الحلال يجب أن يعتقد أن الله قد أحلُّه.

والذي يجتنب الحرام يجب أن يعتقد أن الله حرَّمه.

وكذلك القول في سائر الأحكام الخمسة.

وكذلك من صام تطببًا، وصلَّى تريُّضًا، وتوضأ نظافة، وحجَّ سياحة: لا يقيم الله له وزنًا؛ لأن نيته غير خالصة لله، والإخلاص شرط قبول العمل، وهذا واضح في اقتران العقيدة بالعمل؛ لأن الإخلاص عقيدة.



<sup>(</sup>١) «العلو للعلي الغفار» (ص١٠٤)

# الحديث **الثالث والعشرون** المجاهزة المحسودة المح

رَوَاهُ مُسلِمٌ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه مسلم (٢٢٣).

\* منزلة الحديث:

قال النووي رَحِمَهُ اللَّهُ: «هذا الحديث أصل عظيم من أصول الإسلام، قد اشتمل على مهات من قواعد الإسلام»(١).

قال ابن حجر الهيتمي رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «هذا الحديث أصل عظيم من أصول الإسلام؛ لاشتهاله على مههات من قواعد الدين، بل نصف الدين؛ باعتبار ما قررناه في شطر الإيهان، بل على الدين جميعه، باعتبار ما قررناه من الصبر، (۱) «شرح صحيح مسلم» (۳/ ۸۰).

وفي معتقها وموبقها»(۱).

\* راوى الحديث:

هو أبو مالك كعب بن عاصم الأشعري مشهور بكنيته وباسمه، صحابي جليل، قدم في السفينة مع الأشعريين، غزا مع رسول الله عليه وروى عنه، وأمَّرَه على بعض السرايا.

وكان يُعلِّم قومه صفة صلاة النبي عَلَيْكُ.

وأخرج له الشيخان، وأصحاب السنن.

شهد فتوح الشام، وتوفي في خلافة عمر رَضِّكَالِلَّهُ عَنْهُ، في طاعون عمواس سنة (١٨هـ) مع معاذ وأبي عبيدة رَضِّكَالِلَّهُ عَنْهُمْ في يوم واحد.

\* غريب الحديث:

الطَّهور: المراد الفعل؛ فهو مضموم الطاء المهملة على المختار، وهو قول الأكثرين.

شطر: نصف.

تملأ الميزان: الذي توزن به الأعمال.

الصلاة نور: الصلاة تضيء لصاحبها طريق الحق في الدنيا، والصراط في الآخرة عند المرور عليه.

الصدقة برهان: حجة على إيهان مؤديها.

الصبر ضياء: الضياء: شدة النور، وبالصبر تنجلي الظلمات وتنكشف الكربات.

<sup>(</sup>۱) «فتح المبين» (ص١٦٩).

فمعتقها: مخلصها من العذاب.

موبقها: مهلكها؛ بارتكابها المعاصي، وبالبعد، والحرمان.

\* موضوع الحديث:

مراتب بعض الأعمال الصالحة.

\* الشرح الإجمالي:

يخبر الرسول عليه أمته بمراتب بعض الأعمال الصالحة وفضائلها:

١ - الطهارة نصف الإيمان، وذلك أن الإيمان تخلية وتحلية:

أما التخلية؛ فهو التخلي عن الإشراك؛ لأن الشرك نجس: ﴿يَتَأَيُّهُا النَّرِكَ نَجِس: ﴿يَتَأَيُّهُا النِّينَ ءَامَنُوا إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسُ فَلَا يَقْرَبُوا ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ بَعَدَ عَامِهِمْ هَنَا ﴾ [التوبة: ٢٨].

وكذلك الطهارة باب الصلاة الأعظم، والصلاة إيمان، ولا تتم الصلاة إلا بطهور.

٢ - وصف الله بالمحامد والكمالات الذاتية والفعلية تملأ ميزان الأعمال؛
 لأنها عظيمة عند الله، ولهذا قال عليه «كلمتان حبيبتان إلى الرحمن خفيفتان
 على اللسان، ثقيلتان في الميزان: سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم»(١).

وهاتان الكلمتان تملآن ما بين السماء والأرض؛ لعظمهما، واشتمالهما على تنزيه الله جَلَّجَلَالُهُ من كلِّ نقص، وتقديسه عن كلِّ عيب، وفيهما إثبات الكمال لله جَلَّجَلَالُهُ:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٠٦) من حديث أبي هريرة رَضَّوَليَّكُ عَنْهُ.

ففي التسبيح: تنزيه عن كلِّ عيب.

وفي الحمد: وصف بكلِّ كمال.

٣- الصلاة نور القلب، وإذا استنار القلب استنار الوجه، وهي كذلك نور للمؤمنين يوم القيامة: ﴿يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ يَسَعَى نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ ﴿ الْحَديد: ١٢].

3- الصدقة دليل على صدق صاحبها، وأنه يحبُّ الله جَلَّجَلَالُهُ، ويحبُّ ما يقرِّبُ إليه، وأن المال في يده وليس في قلبه، والمال محبوب إلى النفوس؛ فمن صرف المال المحبوب في سبيل الله؛ دَلَّ على أن حبَّ الله أشدُّ حبَّا منه؛ لأن المحبوب لا يصرف إلا في محبوب أعظم منه، ولذلك كانت الصدقة برهانًا على صحة إيهان العبد، وقوة يقينه.

٥ - الصبر بإقسامه ثلاثة:

صبر على طاعة الله.

وصبر على معصية الله.

وصبر على أقدار الله.

ضياء؛ أي: نـور مع حرارة، ولذلك وصف الشـمس بأنهـا ضياء: ﴿هُوَ ٱلذِّي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَآءً وَٱلْقَمَرَ فُورًا ﴾ [يونس: ٥].

فالشمس فيها نور وحرارة، وكذلك الصبر فيه نور وحرارة؛ لأنه شاقً على النفس البشرية، فهي تعاني منه كما يعاني الإنسان من حرارة الحارِّ، لكن عواقبه أحلى من العسل، ولذلك كان ضياء.

# شكر الأربعين البووية

٦- القرآن حجَّة لصاحبه عند الله أو حجَّة عليه:

فإن عمل به، وأحلَّ حلاله، وحرَّم حرامه، وأقام أحكامه؛ كان حجَّة له. وإن أعرض عنه؛ كان حجَّة عليه.

٧- ثم بيّن رسول الله عَلَيْة أحوال العباد وثهار أعهالهم: فكل الناس يذهبون الصباح إلى أعهالهم:

فمنهم من يعتق نفسه؛ فينقذها؛ إن عمل صالحًا، واستقام على أمر الله.

ومنهم من يهلكها؛ إن أطاع الهوى، وآثر الحياة الدنيا، وهذا مصداقه في القرآن: ﴿فَأَمَّا مَن طَغَىٰ ﴿ وَءَاثَرَ ٱلْحَيَوَةَ ٱلدُّنْيَا ﴿ فَإِنَّ ٱلْجَحِيمَ هِى الْمَأُوىٰ ﴿ وَأَمَّا مَن طَغَى حَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَ وَنَهَى ٱلنَّفُسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ﴿ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِى ٱلْمَأُوكِ ﴾ [النازعات: ٣٧-٤].

#### \* فقه الحديث:

١ - فضل الوضوء في الإسلام، وهو شرط صحة الصلاة، فصارت
 كالشطر، وليس يلزم منه أن يكون نصفًا حقيقيًا.

٢- الأعمال يكون لها وزن يوم القيامة، فتثقل، وتخفُّ، وهذا يثبت الميزان.

٣- بيان فضل الذكر وعظمة أجره، وذلك؛ لأن فيه تنزيه الله جَلَجَلالهُ
 عن كلِّ ما لا يليق به، وإظهار الافتقار له بقول: الحمد لله.

٤ - الحث على الإكثار من الصلاة؛ لأنها نور يضيء للمسلم سبل السلامة
 في الحياة، ولأنها تحجب صاحبها عن الفحشاء والمنكر، وتهدي إلى الصواب،

وتصدُّ عن المهالك بما فيها من نور تقذفه في القلب، وتضيفه على الجوارح.

٥- الإكثار من الصدقة دليل على صدق المؤمن، وإخلاصه، واتباعه للشرع الحكيم.

٦- بيان فضل الصبر، وأنه أمر محمود: لا يزال صاحبه مستضيئًا مهتديًا.

٧- القرآن الكريم والسنة الصحيحة معًا هما المصدر لجميع الأحكام الشرعية، فمن احتكم إليها عند التنازع، واهتدى بها؛ فها له حجة يوم القيامة، ومن نبذهما وراء ظهره؛ فلا يلومن إلا نفسه.

٨- لا بد لكل إنسان من عمل يغدو له حتى لا يترك نفسه هملا:

فالكَيِّس من باع نفسه لله؛ فيخلصها من العذاب ويفوز.

والعاجز من هلك وأهلك، وتمنى على الله الأماني.

٩ - الحرية الحقيقية هي العبودية لله الحقّ، وليست إطلاق الإنسان لنفسه العنان؛ ليعمل كلَّ شيء أراده.

قال ابن القيم الجوزية رَحِمَهُ ٱللَّهُ في النونية:

هربوا من الرِّق الذي خلقوا له وبُلُوا بِرِقِّ النفس والشيطان

١٠ ينبغي للمؤمن أن يكون عالي الهمّة: قلبه معلق بالآخرة وما عند الله، ولذلك نصّ رسول الله ﷺ: أن الحمد يملأ الميزان.

۱۱ - فيه دليل أن العبد له اختيار وإرادة؛ لقوله عَلَيْهُ: «فبائع نفسه: فمعتقها، أو موبقها».

١٢ - فيه -أيضًا- أن الأعمال تنسب إلى الفاعل، فالعبد هو الذي يعتق

نفسه، وهو الذي يهلك نفسه.

١٣ بعد أن ذكر الأعمال الصالحة: من طهور، وتحميد، وتسبيح،
 وصلاة، وصدقة، وصبر، وقرآن؛ ذكر خواتيمها:

فمن عمل صالحًا؛ فقد أعتق نفسه.

ومن أساء؛ فقد أهلك نفسه.

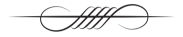
لأن الأعمال بخواتيمها، والأمور بعواقبها، وليس بفقيه من لم ينظر في مآلات الأفعال.

\* بصيرة:

[المائدة: ١٥].

قال ابن رجب رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «... والضياء هو النور الذي يحصل فيه نوع حرارة وإحراق؛ كضياء الشمس بخلاف القمر؛ فإنه نور محض: فيه إشراق بغير إحراق.

قال الله عز وجل: ﴿ هُوَالَّذِى جَعَلَ الشَّمْسَ ضِياء وَالْقَمَر نُوْرًا ﴾ [يونس: ٥]. ومن هنا وصف الله شريعة موسى بأنها ضياء ؛ كها قال: ﴿ وَلَقَدْءَ اتَّيْنَا مُوسَىٰ وَهَا رُونَ الْفُرْقَانَ وَضِيآ ءَ وَذِكَر اللّه مُتَقِينَ ﴾ [الأنبياء: ٤٨]، وإن كان قد ذكر أن في التوراة نورًا ؛ كها قال: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا اللّقَرُرَا لَهُ فِيها هُدَى ﴾ [المائدة: ٤٤] ؛ لكن الغالب على شريعتهم الضياء ؛ لما فيها من الآصار، والأغلال، والأثقال. ووصف شريعة محمد عَنِي بأنها نور ؛ لما فيها من الحنيفية السمحة: قال الله تعالى: ﴿ قَدْ جَآ عَكُم مِّنَ اللّه قُورُ وَكِ تَابٌ مُّهِ يَنْ ﴾ قال الله تعالى: ﴿ قَدْ جَآ عَكُم مِّنَ اللّه قَدْ فُورٌ وَكِ تَابٌ مُّهِ يَنْ ﴾



<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (ص٣٣٦-٣٣٣-المنتقى).

# الحديث الرابع والعشرون المجاهزة المجاهزة المحادثة المحاد

عَن أَبِي ذَرِّ الغِفَارِيِّ رَضِيَالِلَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ فِيهَا يَروِيهِ عَن رَبِّهِ جَلَّجَلَالُهُ: أَنَّهُ قَالَ:

«يَا عِبَادِي: إِنِّي حَرَّمتِ الظُّلمَ عَلَى نَفسِي، وَجَعَلته بَينكُم مُحَرَّمًا؛ فَلَا تَظَالُوا.

يَا عِبَادِي! كُلُّكُم ضَالُّ إلَّا مَن هَدَيته؛ فَاستَهدُونِي: أَهدِكُم.

يَا عِبَادِي! كُلُّكُم جَائِعٌ إلَّا مَن أَطعَمته؛ فَاستَطعِمُونِي: أُطعِمكُم.

يَا عِبَادِي! كُلُّكُم عَارٍ إلَّا مَن كَسَوته؛ فَاستكسُونِي: أَكسُكُم.

يَا عِبَادِي! إِنَّكُم تُخطِئُونَ بِاللَّيلِ وَالنَّهَارِ، وَأَنَا أَغفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا؛ فَاستَغفِرُونِي: أَغفِر لَكُم.

يَا عِبَادِي! إِنَّكُم لَن تَبلُغُوا ضُرِّي؛ فَتَضُرُّونِي، وَلَن تَبلُغُوا نَفعِي؛ فَتَنفَعُونِي. يَا عِبَادِي! لَو أَنَّ أَوَّلَكم وَآخِرَكُم وَإِنسَكُم وَجِنَّكُم كَانُوا عَلَى أَتقَى قَلبِ رَجُلِ وَاحِدٍ مِنكُم، مَا زَادَ ذَلِكَ فِي مُلكِي شَيئًا.

يَا عِبَادِي! لَو أَنَّ أَوَّلَكُم وَآخِرَكُم وَإِنسَكُم وَجِنَّكُم كَانُوا عَلَى أَفجَرِ قَلبِ رَجُلِ وَاحِدٍ مِنكُم، مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِن مُلكِي شَيئًا.

يَا عِبَادِي! لَو أَنَّ أَوَّلَكُم وَآخِرَكُم وَإِنسَكُم وَجِنَّكُم قَامُوا فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ،

فَسَأَلُونِي، فَأَعطَيت كُلَّ وَاحِدٍ مَسأَلَته، مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِمَّا عِندِي إلَّا كَمَا يَنقُصُ المِخيطُ إذَا أُدخِلَ البَحرَ.

يَا عِبَادِي! إِنَّمَا هِيَ أَعَمَالُكُم أُحصِيهَا لَكُم، ثُمَّ أُوَفِّيكُم إِيَّاهَا:

فَمَن وَجَدَ خَيرًا؛ فَليَحمَد الله.

وَمَن وَجَدَ غَيرَ ذَلِكَ؛ فَلَا يَلُومَن إلَّا نَفْسَهُ».

رَوَاهُ مُسلِمٌ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه مسلم (۲۵۷۷).

\* منزلة الحديث:

قال النووي رَحِمَهُ أَللَّهُ: «فاجتمع في هذا الحديث جمل من الفوائد:

منها: ما اشتمل عليه من البيان لقواعد عظيمة في اصول الدين وفروعه، والآدب، ولطائف القلوب وغيرها، ولله الحمد»(١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «هذا الحديث شريف القدر، عظيم المنزلة؛ ولهذا كان الإمام أحمد يقول: هو أشرف حديث لأهل الشام، وكان أبو إدريس الخولاني إذا حدَّث به جثا على ركبتيه»(٢).

قال -أيضًا-: «هذا الحديث قد تضمن من قواعد الدين العظيمة في العلوم والأعمال، والأصول والفروع؛ فإن تلك الجملة الأولى، وهي: قوله: «حرمت الظلم على نفسي» تتضمَّن جُلَّ مسائل الصفات والقدر إذا أعطيت

(۱) «الأذكار» (۲/ ۸۲۸-بتحقیقی).

(۲) «مجموع الفتاوى» (۱۸/ ۲۰۱).

حقها من التفسير »(١).

\* راوى الحديث:

تقدمت ترجمة أبي ذر الغفاري رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ فِي الحديث الثامن عشر.

\* غريب الحديث:

فيما يرويه: الرواية: نقل الحديث.

عن ربه: عن الله عز وجل.

يا عبادي: نداء من الله عز وجل، يشمل من عبد الله حقًا بالعبودية العامة، أو بالعبودية الخاصة.

إني حرَّمت الظلم على نفسي: منعته مع قدرتي عليه: لأنه لو كان ممتنعًا لم يكن مدحًا ولا ثناء، إذ لا يثني على الفاعل إلا إذا كان يمكنه أن يفعل أو لا يفعل.

الظلم: وضع الشيء في غير محله.

وجعلته بينكم محرمًا: أي: صيرته بينكم محرمًا.

فلا تظالموا: أي: لا يظلم بعضكم بعضًا.

كلُّكم ضال: غافل عن الشرائع قبل إرسال الرسل.

هديته: أرشدته إلى ما جاء به الرسل، ووفقته إليه.

فاستهدوني: اطلبو مني الهداية لا من غيري.

فاستطعموني أطعكم: اطلبوا الطعام مني؛ تجدونه.

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه (۱۸/ ۲۵۲).

كلَّكم عارٍ: كلَّنا خرجنا من بطون أمهاتنا حفاة عراة، ونبعث يوم القيامة حفاة عراة.

إنكم تخطئون: تجانبون الصواب؛ لأن الأعمال. إما صواب، وإما خطأ، والخطأ: مجانبة الصواب: إما بترك واجب، وإما بفعل محرم.

بالليل والنهار: في الليل والنهار.

وأنا أغفر الذنوب جميعًا: أسترها وأتجاوز عنها مهم كثرت، ومهما عظمت، ولكنها تحتاج إلى استغفار وعدم إصرار.

استغفروني أغفر لكم: اطلبوا مغفرتي بطلبها أو عمل ما تكون به المغفرة. لن تبلغوا ضرِّي: أي لن تستطيعوا أن تضروني أو تنفعوني.

صعيد واحد: أرض واحدة منبسطة، والصعيد: وجه الأرض.

المخيط: الإبرة.

إنها هي أعمالكم أحصيها لكم: أضبطها تمامًا دون زيادة، ودون نقص. ثم أوفيكم أياها: في الدنيا والآخرة أو إحداهما.

من وجد خيرًا؛ فليحمد الله: من وجد خيرًا من أعماله؛ فليحمد الله على توفيقه إلى العمل الصالح، وعلى ثواب الله له.

ومن وجد غير ذلك: وجد شرًّا أو عقوبة.

فلا يلومن إلا نفسه: لأن الله لم يظلمه، ولكن ظلم نفسه.

\* موضوع الحديث:

تحريم الظلم وافتقار العباد إلى الله.

#### \* الشرح الإجمالي:

هذا الحديث من أصح الأحاديث الأليهية وأجمعها وأنفعها، والتي يسميها العلماء:

الأحاديث القدسية؛ لأن رسول الله ﷺ يرويها عن ربه جَلَّجَلَالُهُ.

وهو يبين أن الله جَلَّجَلالُهُ حرم الظلم على نفسه كرمًا وجودًا، وكذلك جعله محرمًا بين العباد؛ فكل المسلم على المسلم حرام: دمه، وماله، وعرضه.

ثم بيَّن أن العباد ضُلَّال إلا من هداه الله، وسلك سبيل الهداية، وأنهم مفتقرون إلى الله في طعامهم، وشرابهم، ولباسهم، وكل شئونهم.

ومع عجزهم وفقرهم؛ فإنهم يخطئون في الليل والنهار، ولكن هذا الخطأ له دواء؛ وهو: التوبة والاستغفار، فمن تاب؛ تاب الله عليه، ومن استغفر؛ وجد الله توَّابًا رحيمًا.

والله لا تنفعه طاعة الطائعين؛ فلو آمن مَنْ في الأرض جميعًا لن ينفعوا الله شيئًا.

ولا تضرُّه معصية العاصين؛ فلو كفر من في الأرض جميعًا؛ فلن يضروا الله شيئًا.

وإنَّما طاعة الطائع يعود نفعها إلى نفسه، والله الغني عنها، فلو كان الخلق كلهم على أتقى قلب رجل واحد ما زاد في ملك الله شيئًا.

وكذلك معصية العاصي لا تضرُّ إلا صاحبها، فلو كان الخلق كلهم على أفجر قلب رجل واحد منهم ما نقص من ملك الله شيئًا.

والله يعامل الخلق بكرمه وفضله؛ فهو يرزقهم، ويعطيهم سؤلهم، ويستجيب دعاءهم، فهو الغني الذي خزائنه لا تنفد، ويده سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى سحاء لا تغبضها نفقة.

ثم بيَّن الحديث: أن العبد مسؤول عن أفعاله، محاسب على أعماله؛ فمن وجد خيرًا؛ فليحمد الله على توفيقه وهداه.

ومن وجد غير ذلك؛ فلا يلومن إلا نفسه.

وهذا الحديث الجليل شرحه شيخ الإسلام رَحِمَهُ ٱللَّهُ في رسالة مفردة.

#### \* فقه الحديث:

١ - رواية النبي ﷺ عن ربه عز وجل، وهذا أعلى الأسانيد وأغلاها.

٢- الحديث القدسي (الإلهي) هو ما رواه النبي عليه عن ربه عز وجل.
 وتشقيق التعريف يؤدي إلى التكلف والتعمق، وقد نهانا رسولنا عليه عن ذلك كله.

٣- إثبات القول لله عز وجل ونظائره في القرآن الكريم كثيرة، ومذهب أهل السنة والجماعة: أن كلام الله عز وجل يكون بصوت وحروف حقيقة لا مجازًا كما زعم القائلون بالكلام النفسي؛ فالقول لا يطلق إلا على الكلام المسموع المفيد.

٤ - إطلاق النفس على الله عز وجل؛ لقوله: «على نفسي»، والمراد: ذاته المقدسة؛ كما في قوله تعالى: ﴿وَيُحَذِّرُ كُو ٱللَّهُ نَفْسَهُ وَ ﴾ [آل عمران: ٢٨].

وكلاهما -أي: الذات والنفس- يجوز اطلاقها على الله عز وجل:

# شكر الأربعين البووية

فالنفس وردت في القرآن، والذات وردت في السنة الصحيحة.

٥ - شرَّف الله جَلَّجَلَالُهُ أهل الإيهان وأعلى ذكرهم؛ بأن نسبهم إلى نفسه بقوله: «يا عبادي».

٦-نزَّه الله نفسه عن الظلم، وحرَّمه على عباده -مع قدرته عليه - ولكنه
 حرَّمه كرمًا وجودًا.

٧- مشروعية السعى بطلب الهداية: مقرونًا بالدعاء، والتضرع إلى الله.

٨- الرزق من عند الله وبيده، فينبغي تحصيله بأخذ أسباب الكسب المشروع، والدعاء إلى الله؛ لتسهيله، وتيسيره.

٩- العبد فقير إلى مولاه في شتّى شئونه: كبيرها وصغيرها، جليلها وحقيرها، فلا بدّ أن كون ملتجئًا إلى الله جَلَّجَلَالُهُ؛ لأن في ذلك كمال الانكسار لله عز وجل الذي هو غاية رفعة العبد.

١٠ - الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى لا تنفعه طاعة، ولا تضره معصية، ولكنه يحب لعباده الإيهان، ويكره لهم الكفر، والفسوق، والعضيان.

١١ - سعة رحمة الله جَلَّجَلالُهُ؛ فلو آخذ الناس بظلمهم ومعاصيهم ما ترك عليها من دابة، ولكن يؤخرهم إلى أجل مسمى؛ فيحصي أعمالهم؛ ليجزيهم بها وعليها.

١٢ – الإنسان فاعل مختار لأعماله، ولذلك؛ فهو محاسب عليها، وملوم
 على التفريط في حق الله.

١٣ - يحب الله عز وجل من عباده: أن يسألوه، ويتضرعوا إليه، ويلحوا

في المسألة؛ فإن خزائن الله ملأى.

١٤ - الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ غني عن خلقه: لا تنفعه طاعة الطائعين، ولا تضرُّه معصية العاصين؛ ففي الحديث تقرير لجملة من أسماء الله الحسنى:

العزيز؛ فهو الذي لا يناله ضرر.

الغني؛ وهو: الذي يحتاجه جميع الخلق، ولا يحتاجهم.

الحميد؛ وهو: الموصوف بكل المحامد ونعوت الجلال وصفات الكمال، فله الحمد في الأولى والآخرة.

١٥ - العاصي سوف يلوم نفسه، ولكنه في وقت لا ينفعه لوم
 ولا ندم: ﴿وَلَاتَحِينَ مَنَاصِ ﴾ [ص:٣].

١٦ - الحديث يربي المسلم على الحياء من الله جَلَّجَلَالُهُ، فمع غناه وعظمته؛
 فهو يتودَّد إلى عباده بنداء لطيف: لدعائه، واستغفاره، وعبادته.

۱۷ - الله عز وجل يحب المدح، ولذلك مدح نفسه في كتابه، وعلى لسان خير رسله محمد ﷺ؛ بأسمائه الحسني، وصفاته العلا.

١٨ - الحديث يربي في قلب المسلم مراقبة الله جَلَّجَلَالُهُ ؛ حيث علم ذنوبه وعدَّها، وأنه يخطئ في الليل والنهار، ومن راقب الله: نهى النفس عن الهوى.

19 - الثواب والعقاب يكون على الأعمال، ويتجاوز عن السيئات بفضله، ويدخل الجنة من شاء برحمته.

• ٢ - ما أصابك من خير؛ فمن الله وحده، وما أصابك من شرٍّ؛ فمن

# شُكْح الأَرْبَعِيْن البُّوويَّة

نفسك: ﴿مَّآأَصَابِكَ مِنْ حَسَنَةٍ فِمِنَ ٱللَّهِ وَمَآأَصَابِكَ مِن سَيِّعَةٍ فَمِن نَّفْسِكَ ﴾ [النساء:٧٩].

٢١- جمع الحديث أعمال القلوب:

أ- المحبة تجدها في كل ألفاظ الحديث.

ب- الرجاء في قوله: «أنا أغفر الذنوب جميعًا».

ت- الخوف في قوله: «إنها هي أعمالكم أحصيها لكم».

٢٢ - الجن مكلفون بعبادة الله كالإنس، وأنهم محاسبون على أعمالهم.

٢٣ – التقوى والفجور محلَّها القلب، ولذلك قال: «على أتقى قلب رجل واحد منكم».
 واحد منكم»، وقال: «على أفجر قلب رجل واحد منكم».

وهذا يطابق قوله على الله وإن في الجسد مضغة، إذا صلحت؛ صلح الجسد كله، وإذا فسدت؛ فسد الجسد كله؛ ألا وهي: القلب».

٢٤ - كمال سلطان الله عز وجل، وغناه عن خلقه، وذلك لكمال سلطانه وغناه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .

٢٥ - اجتماع الناس في مكان واحد أقرب إلى الإجابة من تفرقهم؛ ولهذا أمروا بالاجتماع في صلاة الجمعة والجماعات، والعيدين، والاستسقاء، وفي عرفات.



# الحديث **الخامس والعشرون** المجامعة المساحة المراكزة المرا

عَن أَبِي ذَرِّ رَضَّوَلِيَّكُ عَنْهُ أَنَّ نَاسًا مِن أَصحَابِ رَسُولِ الله ﷺ؛ قَالُوا لِلنَّبِيِّ عَن أَبِي ذَرِّ رَضَّوَلِيَّهُ عَنْهُ أَنَّ نَاسًا مِن أَصحَابِ رَسُولِ الله ﷺ: يَا رَسُولَ الله! ذَهَبَ أَهلُ الدُّثُورِ بِالأَجُورِ: يُصَلُّونَ كَمَا نُصَلِّي، وَيَصُومُونَ كَمَا نَصُومُ، وَيَتَصَدَّقُونَ بِفُضُولِ أَموَالهِم.

قَالَ: «أُولَيسَ قَد جَعَلَ الله لَكُم مَا تَصَّدَّقُونَ؟ إِنَّ بِكُلِّ تَسبِيحَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَكبِيرَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَكبِيرَةٍ صَدَقَةً، وَأُمرٌ بِمَعرُوفٍ صَدَقَةٌ، وَكُلِّ تَكبِيرَةٍ صَدَقَةٌ، وَأُمرٌ بِمَعرُوفٍ صَدَقَةٌ، وَنَهي عَن مُنكرٍ صَدَقَةٌ، وَفِي بُضع أَحَدِكُم صَدَقَةٌ».

قَالُوا: يَا رَسُولَ الله! أَيَأْتِي أَحَدُنَا شَهُوَتَهُ وَيَكُونُ لَهُ فِيهَا أَجِرٌ؟.

قَالَ: «أَرَأَيتُم لَو وَضَعَهَا فِي حَرَامٍ؛ أَكَانَ عَلَيهِ وِزرٌ؟ فَكَذَلِكَ إِذَا وَضَعَهَا فِي الْحَلَالِ؛ كَانَ لَهُ أَجرٌ».

رَوَاهُ مُسلِمٌ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه مسلم (١٠٠٦).

\*منزلة الحديث:

هذا الحديث حديث عظيم، ونفعه عميم؛ إذ يبين: أن الطاعات في

### شكرالأربعينالبووية

الإسلام ليست قاصرة على بعض المناسك، بل تشمل كل خير(١١).

قال ابن دقيق العيد رَحِمَهُ اللَّهُ: «وفي هذا الحديث فضيلة التسبيح وسائر الأذكار، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإحضار النية في المباحات، وأنها تصبر طاعات بالنبات الصادقات»(٢).

قال ابن حجر الهيتمي رَحِمَهُ اللَّهُ: «وهو حديث عظيم؛ لاشتهاله على قواعد الدين» (٣).

#### \* رواي الحديث:

تقدمت ترجمته أبي ذر الغفاري رَضِّ اللهُ عَنهُ في الحديث التاسع عشر.

#### \* غريب الحديث:

أن أناسًا: هم الفقراء.

بالأجور: أي: الثواب عليها، وليس ذلك حسدًا ولا اعتراضًا على الله عن وجل، ولكنهم أحبوا أن يشاركوا أهل الدثور في الأجور. الدثور: جمع دثر؛ وهي: الأموال الوفيرة.

فضول أموالهم: أموالهم الزائدة عن حاجتهم وكفايتهم.

بُضع: الجماع أو الفرج، وكلاهما تصح إرادته هنا.

شهوته: لذته وما تشتاق إليه.

في حرام: في الزنا.

<sup>(</sup>١) أنظر «الجواهر اللؤلؤية شرح الأربعين النووية» (ص١٤٩)، و «الإلمام» (ص٢٧٤).

<sup>(</sup>٢) «شرح الأربعين النووية» (ص٧٧).

<sup>(</sup>٣) «فتح المبين» (ص١٨٣).

وزر: إثم وعقاب.

### \* موضوع الحديث:

أبواب الخير وأنواع الصدقة.

# \* الشرح الإجمالي:

كان فقراء الصحابة رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُمُ لشدة حرصهم على الأعمال الصالحة، وقوة رغبتهم في الخير على ما يعتذر عليهم فعله من الخير مما يقدر عليه فعله من الخير مما يقدر عليه غيرهم يجزنون على فوات الصدقة بالأموال التي يقدر عليها الأغنياء، ويجزنون على التخلف عن الخروج في الجهاد؛ لعدم القدرة على آلته.

وقد أخبر الله جَلَّجَلَالُهُ عنهم بذلك في كتابة؛ فقال: ﴿ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ إِذَا مَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَل عَلَى اللهُ عَل

فشكوارَضَالِيَّهُ عَنْهُمُ هذا الأمر إلى رسول الله ﷺ؛ فدلهم على صدقات يقدرون عليها.

#### \* فقه الحديث:

١ - تنافس المسلمين على فعل الخيرات، وحرصهم على عمل الطاعات
 ونيل القربات.

٢- تنافس الصحابة رَضَّوَاليَّهُ عَنْهُمُ وتسابقهم للخيرات خال من الغلِّ والحسد والحقد والمكر السيئ.

# شكر الأربعين البووية

٣- سعة مفهوم العبادة في الإسلام، وأنها تشمل كلَّ عمل يقوم به المسلم بنية صالحة وقصد حسن، ولو كان من الأعمال العادية الفطرية المباحة، ويؤجر على ترك المعصية؛ كما يؤجر على فعل الطاعة إذا كان بقصد الطاعة والامتثال.

- ٤ فقراء المسلمين كانوا يغبطون أغنياءهم؛ ليفعلوا الخير مثلهم.
- ٥- يسر الإسلام وسهولته؛ فكل مسلم يجد فيه ما يعمله؛ ليطيع الله.
  - ٦- الأغنياء والفقراء مأمورون بفعل الطاعات وترك المنكرات.
- ٧- حكمة المفتي والمربي في توجيه من يجد في نفسه ضيقًا لعدم قدرته على
   اللحوق بالسابقين بالخيرات.

٩ - الأصل في المسلم أن ينوع العبادات: من صلاة وصيام وزكاة وحجً
 وصدقة وجهاد في سبيل الله؛ ليكون له سهم في كلِّ باب من أبواب الخير.

• ١ - العالم يفتح أبواب الخير، ويعددها، ويسهلها على الناس، ولا يضع بينهم وبينها عوائق، بل يجعل الخيرات قريبة منهم سهلة عليهم؛ كما فعل رسول الله ﷺ مع فقراء الصحابة رَضَاً الله عَنْهُمُ.

١١ - الحديث يربي المسلم على حفظ وقته، واشتغاله بها ينفعه؛ لأن كلَّ قول أو فعل أو حركة أو سكون يراد بها وجه الله؛ فهي صدقة؛ فيكون حريصًا

ألا يصرف وقته إلا في طاعة الله جَلَّجَلَالُهُ واتباع رسول الله ﷺ.

١٢ - على المسلم أن يجدَّد نيته؛ فإتيان الزوجة والنفقة على الأهل وطلب الرزق تصير صدقاتٍ إذا فعلها العبد إيهانًا واحتسابًا.

17 - وجوب إحسان الظن بالمسلمين؛ حيث قال فقراء الصحابة رَضِّ اللَّهُ عَنْهُمْ في إخوانهم الأغنياء: ذهبوا بالأجور؛ فأحسنوا الظن بهم، وبأن الله تقبلها منهم، وهذا لصفاء قلوبهم من الغلِّ والحقد والحسد والشحناء والبغضاء.

١٤ - الصحابة رَضِوَاللَّهُ عَنْهُمْ ينفقون أموالهم في أبواب الخير.

١٥ – الأعمال البدنية يشترك فيها جميع المكلفين: الغني والفقير، والذكر والأنثى؛ لقولهم «يصلون كما نصلى، ويصومون كما نصوم».

# فصل(۱) في المفاضلة بين الغني الشاكر والفقير الصابر

قد كثر تنازع الناس: أيها أفضل الفقير الصابر،أو الغني الشاكر؟ وأكثر كلامهم فيها مشوب بنوع من الهوى، أو بنوع من قلّة المعرفة.

وفي المسألة قولان:

إحدهما: أن الفقير الصابر أفضل.

والآخر: أن الغني الشاكر أفضل.

والقول الأول: يميل إليه كثير من أهل المعرفة والفقه والصلاح من الصوفية والفقراء.

والقول الثاني: يرجحه طائفة منهم.

وربها حكى بعض الناس في ذلك إجماعاً؛ وهو غلط.

وفي المسألة قول ثالث؛ وهو: الصواب: أنه ليس هذا أفضل من هذا مطلقاً، ولا هذا أفضل من هذا مطلقاً، بل أفضلها أتقاهما؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَتَقَاكُمُ ۗ [ الحجرات: ١٣].

<sup>(</sup>١) من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية رَحِمَهُ ٱللَّهُ باختصار وتصرف يسيرين.

### الآفئانُ النَّدِيَّة

وقال عمر بن الخطاب رَضَالِلَّهُ عَنْهُ: الغنى والفقر مطيتان: لا أبالي أيتهما ركبت، وقدقال تعالى: ﴿إِن يَكُنْ غَنِيًّا أَوْفَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَى بِهِ مَا ﴾ [النساء: ١٣٥].

وهذا أفضل لقوم في بعض الأحوال؛ فإن استويا في سبب الكرامة استويا في الدرجة، وإن فضل أحدهما الآخر في سببها ترجح عليه، هذا هو الحكم العام.

والفقر والغنى حالان يعرضان للعبد باختياره تارة، وبغير اختياره أخرى؛ كالمقام والسفر، والصحة والمرض، والإمارة والائتهار، والإمامة والائتهام.

وكل جنس من هذه الأجناس لا يجوز إطلاق القول بتفضيله على الآخر، بل قد يكون هذا أفضل في حال، وهذا في حال، وقد يستويان في حال.

وكما أن الأقوال في المسألة ثلاثة؛ فالناس ثلاثة أصناف:

غني؛ وهو: من ملك ما يفضل عن حاجته.

وفقير؛ وهو: من لا يقدر على تمام كفايته.

وقسم ثالث: وهو من يملك وفق كفايته.

ولهذا كان في أكابر الأنبياء والمرسلين والسابقين الأولين من كان غنيًا: كإبراهيم الخليل، وأيوب، وداود، وسليمان.

وعثمان بن عفان، وعبد الرحمن بن عوف، وطلحة والزبير، وسعد بن معاذ، وأسيد بن الحضير، وأسعد بن زرارة، وأبي أيوب الأنصاري، وعبادة بن الصامت، ونحوهم.

ممن هو من أفضل الخلق من النبيين والصديقين.

وفيهم من كان فقيرًا:

كالمسيح عيسي ابن مريم، ويحيي بن زكريا.

وعلي بن أبي طالب، وأبي ذر الغفاري، ومصعب بن عمير، وسلمان الفارسي ونحوهم.

ممن هو من أفضل الخلق من النبيين والصديقين.

وقد كان فيهم من اجتمع له الأمران: الغنى تارة والفقر أخرى؛ وأتى بإحسان الأغنياء وبصبر الفقراء:

كنبينا عَلَيْكُرُ.

وأبي بكر، وعمر.

والنصوص الواردة في الكتاب والسنة حاكمة بالقسط؛ فإن الله في القرآن لم يفضل أحداً بصحة ولا مرض، القرآن لم يفضل أحداً بصحة ولا مرض، ولا إقامة ولا سفر، ولا إمارة ولا ائتهار، ولا إمامة ولا ائتهام؛ بل قال: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَنْقَكُمُ ﴾ [ الحجرات: ١٣].

وفضلهم بالأعمال الصالحة: من الإيمان ودعائمه، وشعبه؛ كاليقين والمعرفة، ومحبة الله والإنابة إليه، والتوكل عليه ورجائه وخشيته، وشكره والصبرله.

وقال في آية العدل: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَرَّمِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَنَ أَنفُسِكُمْ أَو ٱلْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرُ بِينَ إِن يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللَّهُ أَوْ لَى بِهِ مَأْ فَلَا تَتَبِعُواْ ٱلْهَوَىٰ أَن تَعْدِلُواْ ﴾ [النساء: ١٣٥].

ولذلك كان النبي عَلَيْ وخلفاؤه يعدلون بين المسلمين؛ غنيهم و فقيرهم في أمورهم.

ولما طلب بعض الأغنياء من النبي ﷺ إبعاد الفقراء؛ نهاه الله عن ذلك، وأثنى عليهم بأنهم يريدون وجهه؛ فقال: ﴿وَلَاتَطُرُدِٱلِّذِينَيَدَعُونَرَبَّهُم ﴾ [الأنعام:٥٢].

وقال: ﴿ وَٱصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم ﴾ [الكهف: ٢٨].

ولما طلب بعض الفقراء من النبي عَلَيْهُ مالا يصلح له نهاه عن ذلك؛ وقال: «يا أبا ذر! إني أراك ضعيفاً؛ وإني أحبُّ لك ما أحب لنفسي: لا تأمرن على اثنين، ولا تولين مال يتيم»(١).

وكانوا يستوون في مقاعدهم عنده، وفي الاصطفاف خلفه، وغير ذلك. ومن اختص منهم بفضل عرف النبي وكان له ذلك الفضل، كما قنت للقراء السبعين، وكان يجلس مع أهل الصفة، وكان -أيضًا - لعثمان، وطلحة، والزبير، وسعد بن معاذ، وأسيد بن الحضير، وعباد بن بشر ونحوهم من سادات المهاجرين والأنصار الأغنياء منزلة ليست لغيرهم من الفقراء، وهذه سيرة المعتدلين من الأئمة في الأغنياء والفقراء.

وهذا هو العدل والقسط الذي جاء به الكتاب والسنة، وهي طريقة عمر بن عبد العزيز، والليث بن سعد، وعبد الله بن المبارك، ومالك، وأحمد بن حنبل، وغيرهم في معاملتهم للأقوياء والضعفاء، والأغنياء والفقراء.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٨٢٦).

وفي الأئمة؛ كالشوري ونحوه من كان يميل إلى الفقراء، ويميل على الأغنياء مجتهدًا في ذلك طالبًا به رضا الله؛ حتى عتب عليه ذلك في آخر عمره، ورجع عنه.

وفيهم من كان يميل مع الأغنياء والرؤساء: كالزهري، ورجاء بن حيوة، وأبي الزناد، وأبي يوسف، ومحمد، وأناس آخرين، وتكلَّم فيهم من تكلم بسبب ذلك، ولهم في ذلك تأويل واجتهاد.

والأول هو العدل والقسط: الذي دلُّ عليه الكتاب والسنة.

ونصوص النبي عَيَّهُ معتدلة؛ فإنه قدروي: أن الفقراء؛ قالوا له: يا رسول الله! ذهب أهل الدُّثور بالأجور، يُصَلُّون كما نصلي، ويصومون كما نصوم، ولهم فضول أموال: يتصدقون بها، ولا نتصدق.

فقال: «ألا أعلمكم شيئاً إذا فعلتموه أدركتم به من سبقكم، ولم يلحقكم من بعدكم إلا من عمل مثل عملكم؟».

فعلمهم التسبيح المائة في دبر كل صلاة.

فجاؤوا إليه؛ فقالوا: إن إخواننا من الأغنياء سمعوا ذلك؛ ففعلوه! فقال: ﴿ ذَالِكَ فَضَلُ ٱللَّهِ يُؤْرِيهِ مَن يَشَاءُ ﴾ [الجمعة: ٤]»(١).

فهذا فيه تفضيل للأغنياء الذين عملوا مثل عمل الفقراء من العبادات البدنية بالقلب والبدن، وزادوا عليهم بالإنفاق في سبيل الله ونحوه من العبادات المالية.

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۲۰۱).

وثبت عنه: أنه قال: «يدخل فقراء أمتي الجنة قبل الأغنياء بنصفيوم خمسمائة عام»(١).

وفي رواية: «بأربعين خريفًا».

فهذا فيه تفضيل الفقراء المؤمنين بأنهم يدخلون الجنة قبل الأغنياء المؤمنين.

وكلاهما حقُّ:

فإن الفقير ليس معه مال كثير يحاسب على قبضه وصرفه، فلا يُؤَخَّرُ عن دخول الجنة؛ لأجل الحساب، فيسبق في الدخول، وهو أحوج إلى سرعة الثواب؛ لما فاته في الدنيا من الطيبات.

والغني يحاسب؛ فإن كان محسناً في غناه غير مسيء وهو فوقه؛ رفعت درجته عليه بعد الدخول، وإن كان مثله ساواه، وإن كان دونه نزل عنه، وليست حاجته إلى سرعة الثواب كحاجة الفقير.

وقد ثبت: أنه قال: «اطلعت في الجنة؛ فرأيت أكثر أهلها الفقراء، واطلعت في النار فرأيت أكثر أهلها النساء»(٢).

وثبت -أيضًا- أنه قال: «احتجت الجنة والنار؛ فقالت الجنة: ما لي لا يدخلني إلا ضعفاء الناس وسقطهم، وقالت النار: مالي لا يدخلني إلا

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۳۵٤)، وأحمد (۲/۲۹۲) وهو صحيح، والرواية الأخرى عند مسلم (۲۷۳۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٢٤١) من حديث عمران بن حصين رَحَوَالِتُهُعَنْهُا، ومسلم (٢٧٣٧) من حديث ابن عباس رَحَوَاللَّهُ عَنْهُا.

الجبارون والمتكبرون<sup>(۱)</sup>.

هذا مع قوله ﷺ: «المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفي كل خير»(٢).

فهذه الأحاديث فيها معنيان:

أحدهما: أن الجنة دار المتواضعين الخاشعين، لا دار المتكبرين الجبارين سواء كانوا أغنياء أو فقراء، فإنه قد ثبت أنه: «لا يدخل الجنة من في قلبه مثقال ذرة من كبر، ولا يدخل النار من في قلبه مثقال ذرة من إيمان».

فقيل: يا رسول الله! الرجل يحب أن يكون ثوبه حسنًا ونعله حسنًا أفمن الكبر ذاك؟.

فقال: «لا؛ إن الله جميل يحب الجمال، ولكن الكبر: بطر الحق وغمط الناس»(٣).

فأخبر ﷺ: أن الله يحب التجمل في اللباس الذي لا يحصل إلا بالغنى، وأن ذلك ليس من الكبر.

وفي الحديث: «ثلاثة لا يكلمهم الله ولا ينظر إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: فقير مختال، وشيخ زان، وملك كذاب (٤٠٠٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٨٤٧) من حديث أبي سعيد الخدري رَضِوَّلِلَّهُٓعَنْهُ، وأخرجه (٢٨٤٦) من حديث أبي هريرة رَضِوَّلِلَّهُعَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٦٦٤) منت حديث أبي هريرة رَضَالِلَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٩١) من حديث عبد الله بن مسعود رَضَوْلِللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (١٠٧) من حديث أبي هريرة رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ.

فعلم بهذا: أن من الفقراء من يكون مختالًا؛ لا يدخل الجنة.

وأن من الأغنياء من يكون متجملًا غير متكبر؛ يحب الله جماله.

مع قوله ﷺ: «إن الله لا ينظر إلى صوركم، ولا إلى أموالكم، وإنها ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم»(١).

ومن هذا الباب: قول هرقل لأبي سفيان: أفضعفاء الناس اتبعه أم أشرافهم؟. قال: بل ضعفاؤهم.

قال: وهم أتباع الأنبياء (٢).

وقد قالوالنوح: ﴿قَالُوٓا أَنُوۡمِنُ لَكَ وَٱتَّبَعَكَ ٱلْأَرۡذَلُونَ ﴾ [الشعراء: ١١١]؛ فهذا فيه أن أهل الرئاسة والشرف يكونون أبعد عن الانقياد إلى عبادة الله وطاعته؛ لأن حبَّهم للرئاسة يمنعهم ذلك، بخلاف المستضعفين.

وفي هذا المعنى الحديث المأثور: «اللهم أحيني مسكينًا، وأمتني مسكينًا، وأمتني مسكينًا، واحشرني في زمرة المساكين» (٣)؛ فالمساكين ضد المتكبرين؛ وهم: الخاشعون لله، المتواضعون لعظمته، الذين لا يريدون علوًّا في الأرض: سواء كانوا أغنياء أو فقراء.

ومن هذا الباب: أن الله خيَّره: بين أن يكون عبدًا رسولاً وبين أن يكون

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥٦٤) (٣٤) من حديث أبي هريرة رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>۲) مضى تخريجه (ص١٦١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٢٣٥٢) من حديث أنس رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ، وابن ماجه (٢٦٦) من حديث ابن عباس رَضِّ اللَّهُ عَنْهُا.

وفي الباب عن أبي سعيد، وعبادة رَضَاللَّهُ عَنْهُمْ.

وهو صحيح بمجموع شواهده، وانظر: «السلسلة الصحيحة» (٣٠٨).

نبيًّا ملكًا؛ فاختار أن يكون عبدًا رسولًا (١)؛ لأن العبد الرسول يتصرف بأمر سيده؛ لا لأجل حظه، وأما الملك؛ فيتصرف لحظ نفسه، وإن كان مباحًا.

كما قيل لسليمان: ﴿هَلْذَاعَطَآ وَنَّافَامُنُنَّ أَوۡ أَمۡسِكَ بِغَيۡرِحِسَابِ﴾ [ص:٣٩].

ففي هذه الأحاديث: أنه اختار العبودية والتواضع، وإن كان هو الأعلى هو ومن اتبعه:

قال تعالى: ﴿وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحَنَّوُاْ وَأَنْتُمُ الْأَعَلَوْنَ﴾ [آل عمران: ١٣٩]. وقال عز وجل: ﴿وَلِلَّهِ الْعِنَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [المنافقون: ٨]. ولم يرد العلو، وإن كان قد حصل له، وقد أعطي مع هذا من العطاء ما لم يعطه غيره.

وإنها يفضل الغني لأجل الإحسان إلى الخلق، والإنفاق في سبيل الله، والاستعانة به على طاعة الله وعبادته، و إلا؛ فذات ملك المال لا ينفع، بل قد يضرُّ.

وقد صبر مع هذا من اللأواء والشِّدَّة على ما لم يصبر عليه غيره، فنال أعلى درجات الشاكرين، وأفضل مقامات الصابرين، وكان سابقًا في حالي الفقر والغنى، لم يكن ممن لا يصلحه إلا أحدهما؛ كبعض أصحابه وأمته.

المعنى الثاني: أن الصلاح في الفقراء أكثر منه في الأغنياء، كما أنه إذا كان في الأغنياء فهو أكمل منه في الفقراء:

فهذا في هؤلاء أكثر وفي هؤلاء أكثر؛ لأن فتنة الغنى أعظم من فتنة الفقر؛

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۷۱۲۰)، وأبو يعلى (٦٥١٥)، والبزار (٩٨١٧)، وابن حبان (٦٣٦٥) من حديث أبي هريرة رَضِحَالِيَّهُ عَنْهُ، وهو صحيح، وله شواهد عن ابن عباس، وعائشة رَضِحَالِيَّهُ عَنْهُمُ.

### الأفنان النكرية

فالسالم منها أقل، ومن سلم منها كان أفضل ممن سلم من فتنة الفقر فقط؛ ولهذا صار الناس يطلبون الصلاح في الفقراء؛ لأن المظنة فيهم أكثر.

فهذا هذا، والله أعلم.

فلهذا السبب صارت المسكنة نسبته، وكذلك لما رأوا المسكنة والتواضع في الفقراء أكثر؛ اعتقدوا: أن التواضع والمسكنة هو الفقر وليس كذلك، بل الفقر هنا عدم المال، والمسكنة خضوع القلب، وكان النبي على المنه عنه فتنة الفقر، وشر فتنة الغنى (۱).

وقال بعض الصحابة: ابتلينا بالضراء؛ فصبرنا، وابتلينا بالسراء؛ فلم نصبر (٢).

وقد قال ﷺ: «والله ما الفقر أخشى عليكم، ولكن أخاف أن تبسط عليكم الدنيا كما بسطت على من كان قبلكم فتنافسوها»(٣).

ولهذا كان الغالب على المهاجرين الفقر، والغالب على الأنصار الغنى، والمهاجرون أفضل من الأنصار، وكان في المهاجرين أغنياء هم من أفضل المهاجرين، مع أنهم بالهجرة تركوا من أموالهم ما صاروا به فقراء بالنسبة إلى ما كانوا عليه.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٣٦٨) من حديث عائشة رَضَالِلَّهُ عَنْهَا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٤٦٤) عن عبد الرحمن بن عوف رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُ، وهو صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٠١٥ و ٦٤٢٥)، ومسلم (٢٩٦١) من حديث عمرو بن عوف رَضِيَالِيُّهُ عَنْهُ.

# الحديث **السادس والعشرون** السادس والعشرون

عَن أَبِي هُرَيرَةَ رَضَالِكُ عَنْهُ؛ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ صَدَقَةٌ، وَالكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ صَدَقَةٌ، وَالكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ صَدَقَةٌ، وَبِكُلِّ خُطوَةٍ مَشِيهَا إِلَى الصَّلَاةِ صَدَقَةٌ، وَتُمْيِطُ الأَذَى عَنْ الطَّرِيقِ صَدَقَةٌ».

رَوَاهُ البُخَارِيُّ وَمُسلِمٌ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه البخاري (۲۸۹۱)، ومسلم (۹۰۰۹).

\*منزلة الحديث:

هذا الحديث حديث عظيم، وقاعدة من قواعد الدين الحنيف؛ إذ يبين أن الأعمال الصالحة لا تقتصر على الإنسان نفسه، بل كل عمل فيه نصح للناس فيه أجر (١).

قال ابن العطار رَحِمَهُ اللَّهُ: «ففي هذا الحديث عِظَمُ فضل صلاة الضحى، وأنها تجزئ عن ذلك كله»(٢).

<sup>(</sup>١) انظر «الجواهر اللؤلؤية شرح الأربعين النووية» (ص٢٢٥٣)، و«الإلمام» (ص٤٢٩).

<sup>(</sup>٢) «شرح الأربعين النووية» لابن العطار (ص١٤٢).

\* راوى الحديث:

تقدمت ترجمة أبي هريرة رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُ فِي الحديث التاسع.

\* غريب الحديث:

سُلامى: مفاصل؛ كما في حديث عائشة رَضِوَاللَّهُ عَنْهَا عند مسلم (١٠٠٧).

كل يوم تطلع فيه الشمس: أي: كل يوم يصبح على كل مفصل من مفاصلنا صدقة.

وتعين الرجل على دابته: أي: بعيره أو حماره -مثلًا-، أو -الآن-سيارته. تحمله عليها: إذا كان لا يستطيع الركوب تحمله أنت، وتضعه على الرحل.

تعدل: تفصل بينهما بصلح، أوتحكم بالعدل.

متاعه: ما ينتفع به من طعام ولباس ونحوهما؛ تحله وتربطه

الكلمة الطيبة: ما تَسرُّ السامع، وتؤلف القلوب.

وبكل خطوة يخطوها إلى الصلاة صدقة: سواء بعدت المسافة أم قصرت. وتميط الأذى عن الطريق صدقة: أي: تزيل كلَّ مايؤذي المارة من حجر أو زجاج أو قاذورات عن طريقهم؛ فإنه صدقة.

\* موضوع الحديث:

الصدقات التي ينبغي أن يعملها المسلم في اليوم والليلة.

\* الشرح الإجمالي:

أخبر رسول الله على أن الله خلق كلَّ إنسان من بني آدم على ثلثمائة وستين مفصلًا، وأن تركيب هذا العظام وسلامتها من أعظم نعم الله تعالى على عبده؛

فيحتاج كلَّ عظم منها إلى صدقة يتصدق بها ابن آدم عنه؛ ليكون شكرًا لهذه النعمة.

ثم بين رسول الله عَيْكِيُّ أنواع هذه الصدقات:

١- تجد اثنين متخاصمين؛ فتصلح بينهما -وهذا خير-، أو تحكم بينهما بالعدل، وهذا من أفضل الصدقات؛ لقوله تعالى: ﴿لَّاخَيْرَ فِي كَثِيرِمِّن لَخُولِهُ مَ إِلَّا مَن أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُونٍ أَوْ إِصْلَجٍ بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ ٱبْتِغَا مَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١١٤].

٢-تعين أخاك المسلم في دابته أو سيارته: إما أن تحمله عليها إن كان
 لا يستطيع أن يحمل نفسه، أو تعينه في رفع متاعه عليها، وهذا من أنواع
 الإحسان التي يحبها الله.

٣-الكلام الطيب الذي يُقرِّب إلى الله: كالتسبيح، والتهليل، والتكبير، وقراءة القرآن، وتعليم السنة، ونشر العلم كل ذلك وغيره من الكلم الطيب وهو من الصدقات.

ففي حديث عائشة رَضَاً لِللهُ عَنْهَا؛ قالت: قال رسول الله عَلَيْهَ: «إنه خلق كل إنسان من بني آدم على ستين وثلثمائة مفصل: فمن كبَّر الله، وحمد الله، وهلَّل الله، وسبَّح الله، واستغفر الله، وعزل حجرًا عن طريق الناس أو شوكةً أو عظمًا عن طريق الناس، أو أمر بمعروف أو نهى عن منكر، عدد الستين والثلثمائة؛ فإنه يُسمى يومئذ وقد زحزح نفسه عن النار»(۱).

٤-الذهاب إلى المسجد لصلاة الجماعة لك صدقة بكل خطوة تخطوها.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٠٠٧).

٥-إماطة ما يؤذي المسلمين من ماء أو حجر أو شوك أو زجاج أو غصن شجرة أو غير ذلك كله صدقة.

#### \* فقه الحديث:

١ - وجوب الصدقة على كل إنسان كل يوم تطلع فيه الشمس عن كل عضو من أعضائه؛ لأن قوله على العلام على الوجوب.

٢- بها أن ركعتي الضحى تجزئ عن ذلك؛ فيستحب للمرء المسلم أن يداوم على ركعتي الضحى، فإذا فعل ذلك صار الباقي نفلًا وتطوعًا.

٣- في قوله: «تطلع فيه الشمس» معجزة علمية؛ وهي: أن الشمس تدور وتتحرك، ويدلُّ على ذلك:

قوله تعالى: ﴿ وَتَرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَنَوَورُ عَن كَهْ فِهِ مَ ذَاتَ ٱلْيَمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقَرْضُهُمْ ذَاتَ ٱلشِّمَالِ ﴾ [الكهف: ١٧].

وقول ه جَلَّجَلَالُهُ: ﴿ وَٱلشَّمْسُ تَجَرِي لِمُسْتَقَرِّ لَّهَأَ ذَلِكَ تَقَدِيرُ ٱلْمَـزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ [يس: ٣٨].

وقوله ﷺ لأبي ذر رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ حين غربت الشمس: «أتدري أين تذهب؟». قلت: الله ورسوله أعلم.

قال: « فإنها تذهب حتى تسجد تحت العرش، فتستأذن: فيؤذن لها، ويوشك أن تسجد، فلا يقبل منها، وتستأذن فلا يؤذن لها، يقال لها: ارجعي من حيث جئت، فتطلع من مغربها، فذلك قوله تعالى: ﴿وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّلَهَ أَذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ ﴿ وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّلَهَ أَذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ ﴿ وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّلَهَ أَذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ ﴿ وَالسَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّلَهَ أَذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ ﴿ وَالسَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّلَهَ أَذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ ﴿ وَالسَّمْسُ اللّهِ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣١٩٩)، ومسلم (٥٩ او ٢٥١).

# شئح الأربعين البَّوويَة

وهذا لا يتنافى مع دوران الأرض الذي أصبح حقيقته علمية.

وقد دَّل القرآن بوضوح على أن: الشمس والقمر والأرض تدور في قوله تعالى: ﴿لَا ٱلشَّمْسُ يَنْبُغِى لَهَآ أَن تُدْرِكِ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلْيَّلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِ ۚ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسَبَحُونَ ﴾ [يس: ٤٠].

ولا ينبغي نصب الخلاف في هذه المسألة بين الوحي والعلم، ولا جعل مسألة دوران الأرض أو استقرارها من مسائل الاعتقاد التي يمتحن فيه العباد، والله أعلم.

٤- استحباب الإصلاح بين الناس، والحكم بالعدل، ومعاملتهم
 بالأخلاق الكريمة.

٥- استحباب المحافظة على صلاة الجماعة في المسجد.

٦- تحديد عدد المفاصل التي يصبح المسلم وعليها صدقة.

٧- تقديم العون للمسلمين بالقول والفعل، فالمسلم نافع مبارك في جميع أحواله وأحيانه.

٨- كل خير يجبه الله ويرضاه من عبادة وإحسان إلى خلقه؛ فإنه صدقة.
 ويصدق ذلك: أن بعض عراً لل عمر بن عبد العزيز كتب إليه: إني بأرض
 قد كثرت فيها النعم حتى لقد خفت على أهلها من ضعف الشكر.

فكتب إليه عمر: إني قد كنت أراك أعلم بالله مما أنت، إن الله لم ينعم على عبد نعمة؛ فحمد الله عليها إلا كان حمده أفضل من نعمه، لو كنت لا تعرف ذلك إلا في كتاب الله المنزل.

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ عِلْمَا ۗ وَقَالَا ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي فَضَّلَنَا عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّنْ عِبَادِهِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النمل: ١٥].

وقال الله جَلَّجَلَالُهُ: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ رَبِّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَى إِذَا جَآءُوهَا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لِللّهِ ٱلَّذِى صَدَقَنَا وَعُدَهُ ﴾ [الزمر: ٧٣و٤٤]؛ أيُّ نعمة أفضل من دخول الجنة؟!

٩ - وجوب شكر الله على نعمه التي في الإنسان؛ لقوله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الناس صدقة».

١٠ - التفكير في النفس ومعرفة آيات الله جَلَّجَلَالُهُ فيها من سهات الموقنين: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَكُ لِللَّمُوقِنِينَ ۞ وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ۞ ﴾ [الذاريات: ٢٠ و ٢١].

١١ - من أفضل الصدقات: ما كان نفعه متعدِّيًا إلى المسلمين.

١٢ - استحباب الاستمرار في الأعمال الصالحة في كلِّ الأيام، فلا ينقطع عنها، ولا يملُّ منها، وذلك لقوله على الشمس».

١٣ - الإسلام يربي في المسلم الشعور بالمسؤولية تجاه نفسه وإخوانه
 ومجتمعه وبلده.

١٤ - المسلم مشارك متفاعل في قضايا أمته من إصلاح أو نظافة أو تقديم خدمة عامة، فليس موانيًا أو كسولًا أو متواكلًا أو مسوِّفًا أو منعزلًا.

#### تنبيهان:

الأول: عن بريدة رَضَاً لِللهُ عَنْهُ؛ قال: سمعت رسول الله عَلَيْهُ؛ قال: «في الإنسان ستون وثلثهائة مفصل؛ فعليه أن يتصدق عن كلِّ مفصل منها صدقة».

قالوا: فمن الذي يطيق ذلك يا رسول الله؟.

قال: «النخاعة في المسجد تدفنها أو الشيء تنحيه عن الطريق؛ فإن لم تقدر؛ فركعتا الضحى تجزئ عنك»(١).

قلت: وقد طلبت -دهرًا- حكمة ارتباط صلاة الضحى بمفاصل جسم الإنسان، ثم ظَهَرَ لي -بتوفيق الله وفضله-: أن هذا عدد المفاصل المتحركة التي تعطي الهيكل العظمي القدرة الكاملة على الحركة بمرونة تامة، وتعرف بالمفاصل الزليلية؛ لا حتوائها على سوائل تعين على انزلاق العظام ودون ارتطام بعضها ببعض، ويعرف بالسائل الزليلي.

ولو لا هذه المفاصل التي وهبها الله جَلَّجَلَالُهُ للإنسان لما استطاع الإنسان الحركة، ولذلك أوصانا رسول الله ﷺ بوجوب شكر المنعم سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ كل يوم تطلع فيه الشمس بعدد مفاصل جسم الإنسان.

ثم بين رسول الله عليه أن ركعتي الضحى تجزئ عن ذلك؛ لأنه في الصلاة تتحرك جميع مفاصل الجسم، فلا يبقى مفصل إلا وقد شارك في هذه الصلاة؛ فلذلك فصلاة الضحى تجزئ عن ثلثائة وستين صدقة؛ لأن كلَّ سلامى عليه صدقة، والله أعلم.

الثاني: هذا الحديث من دلائل نبوة محمد ﷺ، وبرهان جلي على صدقه، وإليك البيان:

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبـو داود (۵۲۲)، وأحمـد (٥/ ٣٥٤) -واللفظ له- وابن حبـان (٢٥٤٠)، وابن خزيمـة (١٢٢٦)، والبيهقي في «شـعب الإيـان» (١١١٦٤)، وهو صحيح.

١ - العوائق في تطابق الحقيقة الكونية مع النص الشرعي(١).

٢-اقتصار الإشارة في فهم الحديث على المفاصل بين العظام مع إهمال ما
 بين الغضاريف.

٣-اختلاف التعريف العلمي للمفاصل، والذي يشمل التقاء عظام أو غضاريف بدون مفاصل عن الفهم اللغوي الذي يشير إلى وجود فاصل بين شيئين.

٤-ضرورة وضع قاعدة للحالات المتكررة بالجسم، والتي قد تتمفصل فيها عظمتان في أكثر من موضع، وهل تحتسب مفصلًا واحدًا، أو بعدد أماكن الالتقاء.

٥ - حل التناقض الظاهري بضبط التعريف العلمي للمفاصل، ثم تطبيق ذلك بحصر مفاصل الجسم البشري:

# أولًا: وضع التعريف المنضبط للمفاصل:

تم وضع عدد من الضوابط العلمية التفصيلية قبل بدء العَدِّ، ثم القيام بعملية الحصر بدقة؛ حيث أن أيَّ خلل في وضع الضوابط، أو في دقَّة تطبيقها سيؤدي إلى الخلل في إظهار الحقيقة الكونية، الممثلة في العدد الفعلي لمفاصل الجسم المشار إليها في الحديث الشريف، وبالتالي عدم القدرة على إظهار مناط الإعجاز.

كما أن عدم التقيد بضوابط صحيحة ودقيقة علميًّا من الأساس سيفتح

<sup>(</sup>١) أصل هذا البحث للأستاذ الدكتور شريف أحمد جلال، والأستاذ الدكتور أحمد عبد المنعم العياط، والأستاذ الدكتور مصطفى عبد المنعم، وقد هذبته وزدته حقائق علمية بها يناسب المقام المذكور.

# شكر الأربعين البووية

باب الطعن على مجال الإعجاز بكامله، على أساس أن المتصدرين له يلوون أعناق النصوص الشرعية أو الحقائق العلمية؛ لتتوافق حسب أهوائهم.

والذي نعتمده في هذا البحث هو أن:

المفصل: هو الالتقاء بين أي عظمتين أو عظمة وغضروف أو غضروفين في أي موضع بجسم الإنسان ما دام بينهما فاصل.

وهذا التعريف لا يتعارض مع علوم اللغة، ولكن يضبط مدلول كلمة (مفصل) بالضابط العلمي الذي يشمل المفاصل التي تشارك فيها الغضاريف، كما لا يتعارض مع المراجع العلمية الحديثة، ولكن يضبطها حسب المدلول اللغوي لكلمة (مفصل)، والذي يعني وجود (فاصل) بين شبئن.

كما تم اعتبار التقاء عظمتين مفصلًا واحدًا حتى لو التقيا في أكثر من موضع، وبذلك تكون الضوابط المصاحبة للتعريف هي:

١- لا يدرج في هذا الإحصاء المفاصل الغضروفية الأولية، والتي تتكون
 من عظام يحيط بها غضروف، حيث يتعظم هذا الغضروف في سن مبكر
 بحيث تلتحم هذه العظام تمامًا بغير فاصل بينها:

#### مثال:

- أ- التقاء نهايات عظام الأطراف مع سيقانها.
- ب- التحام عظمة الوتد في الجمجمة مع العظمة القفوية.
- ٢-لم يدرج في هذ الإحصاء اتصال بالعظم عندما لا يكون بينهما فاصل،
   ولكن يتصلان فقط بالتئام غشاء الغضروف مع غشاء العظم.

مثال:

اتصال غضاريف الضلوع مع الضلوع.

٣-تم اعتبار الاتصال بين العظمتين كمفصل واحد حتى لو تم الاتصال في أكثر من موقع.

مثال:

أ- اتصال عظمة الجبهة في الجمجمة مع عظمة الوتد.

ب- اتصال عظمة الوتد مع عظمة الميكعة.

ثانيًا: حصر مفاصل الجسم البشري تطبيقًا للقاعدة الموضوعية:

العدد الكلي للمفاصل حسب القواعد الموضوعة:

أولًا: بالعمود الفقري ١٤٧ مفصلًا منها:

٢٥ مفصلًا بين الفقرات.

٧٢ مفصلًا بين الفقرات والضلوع.

• ٥ مفصلًا بين الفقرات عن طيق اللقيمات الجانبية.

ثانيًا: بالصدر ٢٤ مفصلًا منها:

مفصلان بين عظمتي القَصِّ والقفص الصدري.

١٨ مفصلًا بين القَصِّ والضلوع.

مفصلان بين الترقوة ولوحي الكتف.

مفصلان بين لوحى الكتف والصدر.

ثالثًا: بالطرف العلوي ٨٦ مفصلًا منها:

مفصلان بين عظام الكتفين.

٦ مفاصل بين عظام الكوعين.

٨ مفاصل بين عظام الرسغين.

٠٧ مفصلًا بين عظام اليدين.

رابعًا: بالطرف السفلي ٨٨ مفصلًا منها:

مفصلان الفخذين.

٦ مفاصل بين عظام الركبتين.

٦ مفاصل بين عظام الكاحلين.

٧٤ مفصلًا بين عظام القدمين.

خامسًا: بالحوض ١٥ مفضلًا منها:

٤ مفاصل بين عظام الركبة.

٤ مفاصل بين فقرات العصعص.

٦ مفاصل بين عظام الحق.

مفصل واحد الإرفاق العاني.

المجموع: ٣٦٠ مفصلًا.

وهكذا تتضح آية جديدة من آيات إعجاز السنة النبوية المطهرة ما كان لبشر أن يحيط بها في زمن النبوة.

والسؤال الذي يفرض نفسه ضرورة: مَنْ غير الله عز وجل الخالق أَعْلَم خاتم النبيين على بهذه الحقائق العلمية المتخصصة؟ والتي كان كبار أساتذة الطبِّ حتى نهايات القرن العشرين لا يعرفون بالضبط عدد المفاصل في جسم الإنسان، حتى أن عددًا كبيرًا من الدوائر العلمية المتخصصة كانت

تبتعد عن تحديد عدد مفاصل جسم الإنسان؛ كما فعلت (دائرة المعارف البريطانية) التي جمعت عظام ومفاصل هيكل الإنسان في مجموعات رئيسية دون تحديد؛ وهي:

١ - الهيكل المحوري، يشمل: العمود الفقري، ومعظم الجمجمة.

٢-الهيكل الأحشائي؛ ويشمل: القفص الصدري، والفك السفلي،
 وبعض أجزاء الفك العلوي.

٣-الهيكل الطرفي؛ يشمل: عظام الحوض وأحزمة الأكتاف، وعظام وغضاريف الأطراف.

وأما ضبطها بالتفصيل؛ فلم يصل إليه علم الإنسان إلا في أواخر القرن العشرين؛ كما في كتاب «رحلة الإيمان في جسم الإنسان» للدكتور حامد أحمد حامد.

وقد ذكرت نشرة (المؤسسة الطبية الأسترالية) بأن عدد مفاصل جسم الإنسان (٣٦٠) مفصلًا، وعدد العظام (٢١٣) عظيًا.

ولماذا يخبر الرسول على عن أمر غيبي؟ لو لاأن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى علَّمه هذا الأمر، وجاء العلم موافقًا لما أخبر به رسول الله على من باب قوله تعالى: ﴿ سَنُرِيهِ مَ ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِي أَنَفُسِهِ مَ حَتَّى يَتَبَيَّ لَهُ مُ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوْلَمُ يَكُوبُ مِرَبِّكَ أَنَّهُ وَكَلَ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ [فصلت: ٥٣].

وقد تبيَّن الحق في هذه القضية لبعض علماء الغرب؛ فأسلم.

١ - يؤكد الدكتور عبد الباسط السيد - رئيس قسم الكيمياء الحيوية
 بالمركز القومي للبحوث في مصر - وعضو هيئة الإعجاز العلمي للقرآن

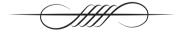
## شكرالأربعينالبووية

والسنة: أن عالم التشريح في مجال الأنف والأذن والحنجرة الألماني (شن) اكتشف أن عدد مفاصل جسم الإنسان (٣٦٠) مفصلًا.

وعندما أُخبر بقوله على ستين وثلثمائة مفصل، فمن كبّر الله، وحمد الله، وهلّل الله، وسبّح الله، واستغفر الله، وعزل حجرًا، أو شوكة أو عظمًا من طريق الناس، وأمر بمعروف، أو نهى عن منكر، عدد تلك الستين والثلثمائة السلامى؛ فإنه يمسي يومئذ وقد زحزح نفسه عن النار»(۱).

قال العالم الألماني: أثبتوالي هذا الحديث، وعندما قرأه في كتب السنة نطق بالشهادتين وأسلم، وجاء إلى هيئة الإعجاز، وأعلن إسلامه.

Y-ويقول الدكتور عبد الله المصلح في محاضرة له أمام حشد كبير من المتسابقين خلال فعاليات النشاط الثقافي لجائزة الأمير سلطان الدولية لحفظ القرآن الكريم للعسكريين: عندما زار المحاضر عيادة العالم الألماني الذي يدعى (بريدل) لمعالجته من مرض ألم به في مفاصله، أحب المحاضر أن يدعو الطبيب الألماني إلى الإسلام، ودار بينها حديث فحواه: أن العلماء وبالتحديد علماء المفاصل ظلوا وقتًا كبيرًا يبحثون عن العدد الحقيقي لمفاصل الإنسان؛ بينما المسلمون يعلمون عدد المفاصل في جسم الإنسان منذ (١٥) قرنًا، فبهت العالم الألماني لما علم ذلك، وأعلن إسلامه.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٠٠٧).

# الحديث **السابع والعشرون** پُهُنِي السابع عليه العشري الماليات الما

أ- عَن النَّوَّاسِ بنِ سَمعَانَ رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ؛ عَن النَّبِيِّ عَلَيْهِ النَّاسُ ؛ خُسنُ الْخُلُقِ، وَالإِثمُ: مَا حَاكَ فِي نَفسِكَ، وَكَرِهت أَن يَطَّلِعَ عَلَيهِ النَّاسُ ».

رَوَاهُ مُسلِمٌ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه مسلم (٢٥٥٣).

\*منزلة الحديث:

هذا الحديث من جوامع كلمه ﷺ، وعليه مدار الإسلام؛ لأنه يبحث في أمرين عظيمين:

الأول: عن الخلق الحسن.

والثاني: عن الخلق السيئ (١).

قال ابن حجر الهيتمي رَحَمَهُ اللَّهُ: «هذا الحديث من جوامع كلمه عَيْكُ، بل من أوجزها؛ إذ البر كلمة جامعة لجميع أفعال الخير، وخصال المعروف، والإثم كلمة جامعة لجميع أفعال الشر والقبائح: كبيرها وصغيرها»(٢).

<sup>(</sup>۱) «الإلمام» (ص٥٥٧).

<sup>(</sup>۲) «فتح المبين» (ص١٩١).

# شكر الأربعين البووية

قال المناوي رَحِمَهُ اللَّهُ: «وذا من جوامع الكلم؛ لأن البر كلمة جامعة لكل خير، والإثم جامع للشَّرِّ »(١).

#### \* راوي الحديث:

هو النواس بن سمعان بن خالد بن عبد الله الكلابي العامري، له صحبة ورواية، روى له مسلم والأربعة، معدود في الشاميين؛ لأنه سكن الشام، توفي سنة (٥٠هـ) تقريبًا.

#### \* غريب الحديث:

البر: كلمة جامعة لجميع أفعال الخير وخصال المعروف، ودالَّة على كثرتها.

حسن الخلق: التخلق بآداب الشريعة بالرضا والتسليم، والتأدب بآداب الله الله على الله الله على الله الله على الله

الإثم: كلمة جامعة لجميع أفعال الشرِّ والقبائح.

حاك: تردَّد فيه.

\* موضوع الحديث:

ميزان البر والإثم.

\* الشرح الإجمالي:

البركلمة جامعة تدل على الخير وكثرته، وحسن الخلق ووفرته،

<sup>(</sup>۱) «فيض القدير» (٣/ ٢٨٤).

وهذا يعني: أن يكون الإنسان واسع البال، منشرح الصدر مطمئن القلب، حسن المعاملة.

ثم بَيَّن رسول الله ﷺ الإثم، وأنه ما حاك في نفس المؤمن وتردَّد فيه، ولم تأمنه النفس.

وهذا خاص بأهل الإيمان.

أما أهل الفجور؛ فإن الآثام لا تحيك بنفوسهم، ولا تكرهها طبائعهم، بل قد يجاهرون بها، ويتفاخرون بفعلها، ويعدون ذلك رجولة وفتوة.

فهذا الميزان الذي ذكره رسول الله عليه هو مع أهل الخير والصلاح.

#### \* فقه الحديث:

١ - الحث على حسن الخلق؛ لمنزلته العظيمة في الإسلام، وأنه ينجي من الإثم والمعصية.

٢- للإثم علامتان:

- أن يتردد في النفس ويتحرك.

- وأن يكره اطِّلاع الناس عليه؛ لأنه عورة يهرب ذوو الحياء من كشفها.

٣- وفي الحديث دليل على أن للنفس شعورًا من أصل الفطرة بها تحمد و تنذم عليه؛ فهي قادرة على تمييز الإثم من البرِّ؛ لأن الله فطر عباده على معرفة الحقِّ، والسكون إليه وقبوله، ورَكَزَ في الطباع: محبة ذلك، والنفور عن ضده.

٤- البرُّ عليه نور أبلج، والإثم مظلم لجلج.

# شكر الأربعين البووية

٥ - البرَّ يشمل حقوق الله، وحقوق العباد، وحقوق النفس.

٦- المؤمن حيي ستِّير يستحي، لا يجب أن يطلع الناس على قبائحه أو يرون عيوبه بخلاف الفاجر الذي لا يبالي.

٧- أن النبي عَلَيْهُ أعطي جوامع الكلم: كلامه يسير، ومعانيه كثيرة، ودلالاته عميقة.



ب- وعن وابصة بن معبدٍ رَضَيَالِيَّهُ عَنْهُ؛ قال: أتيتُ رسولَ الله عَلَيْهُ؛ فقال: «جِئتَ تَسأَلُ عَنِ البِرِّ؟».

قُلتُ: نَعَم.

فَقَالَ: «استَفتِ قَلبَكَ.

البِرُّ: مَا اطمَأَنَّت إِلَيهِ النَّفسُ، وَاطمَأَنَّ إِلَيهِ القَلبُ.

وَالإِثْمُ: مَا حَاكَ فِي النَّفسِ، وَتَرَدَّدَ فِي الصَّدرِ، وَإِن أَفتَاكَ النَّاسُ وَأَفتَوكَ». حديث حسن - رويناه في مسند الإمامين أحمد بن حنبل، والدارمي بإسناد جيد.

#### \* توثيق الحديث:

أخرجه أحمد (٢/ ٢٢٨)، والدارمي (٢/ ٢٤٥-٢٤٦) من طريق حماد بن سلمة، عن الزبير -وتحرفت عند الدارمي إلى: «الزهراني» - أبي عبد الله بن مكرز عنه به.

قلت: وهذا إسناد ضعيف فيه علتان:

الأولى: الزبير أبو عبد السلام؛ لم يوثقه غير ابن حبان.

الثانية: شيخه أيوب بن عبد الله بن مكرز؛ مستور.

وله طريق آخر عند أحمد (٢٢٧/٤): ثنا عبد الرحمن بن مهدي؛ عن معاوية بن صالح، عن أبي عبد الرحمن السلمي، قال: سمعت وابصة بن معبد -صاحب رسول الله- قال: (وذكره).

وهذا إسناد حسن، رجاله ثقات، غير معاوية بن صالح، وهو صدوق.

# شكر الأربعين البووية

ويشهد له -أيضًا- حديث النواس بن سمعان االمتقدم.

و في الباب عن أبي ثعلبة الخشني رَضِاً لِللهُ عَنْهُ عند أحمد بإسناد صحيح.

#### \*راوي الحديث:

هو وابصة بن مالك بن عبيد الأسدي، ويكنّى: أبا سالم، له صحبة وكان من البكائين لا يملك دمعته، سكن الكوفة؛ ثم تحول إلى الرِّقة، وتوفي بها، وقبره عند منارة المسجد الجامع فيها.

#### \*غريب الحديث:

جئت تسأل عن البر: أجئت تسأل عن البر: فالجملة خبرية بمعنى الاستفهام.

استفت قلبك: اطلب الفتوى من قلبك.

تردّد في الصدر: ما تردَّد في النفس واختلج فيها، فلم تنشرح إليه أو تطمئن به.

#### \*موضوع الحديث:

ميزان البر والإثم.

### \*الشرح الإجمالي:

جاء وابصة بن معبد رَضِاً لِللهُ عَنْهُ يسأل رسول الله عَلَيْ عن البر والإثم، لكن رسول الله عَلَيْة عن البر والإثم، لكن رسول الله عَلَيْة بها علّمه الله جَلَّجَلَالُهُ أخبره بها جاء به قبل أن يتحدث؛ فَصَدَّق وابصة رسولَ الله عَلَيْة.

ثم أخبره رسول الله عليه عن ميزان البر، وأنه: ما استراحت إليه النفس،

وانشرح له الصدر، واطمأن إليه القلب، والإثم عكسه.

ثم بيَّن له معيارًا واضحًا؛ وهو: أنه يستفتي قلبه، وإن أفتاه الناس؛ أي: إذا أفتاك الناس بأنه ليس فيه إثم وأفتوك مرَّة بعد مرَّة، وهذا يقع كثيرًا حيث يتردَّد الإنسان في الشيء، ولا يطمئن له.

ولو قال له الناس: هذا الحلال ولا بأس به، فإذا كان الحال كما وصفت، فيقال: مثل هذا إثم؛ فاجتنبه، ولا يكون هذا إلا لصاحب النفس المطمئنة التي تحب الخير، وتكره الشَّرَّ.

#### \*فقه الحديث:

١ - من معجزات رسول الله ﷺ إخبار السائل بها يريد سؤاله عنه قبل أن
 يسأل، وهذا من الغيب الذي أطلعه الله عليه.

٢-الحقُّ والباطل لا يلتبس أمرهما على المؤمن البصير، بل يعرف الحق
 بالنور الذي عليه؛ فيقبله قلبه، وينفر عن الباطل؛ فينكره و لا يعرفه.

٣-هذا الحديث لا يَدُلُّ على زعم بعض المتصوفة: أن الإلهام والكشف من الأدلة إلى معرفة الأحكام؛ فقد ورد عن السلف ذمُّ المتكلمين في الوساوس والخطرات؛ حيث لا يستند كلامهم إلى أصل معتمد، بل إلى رأي وذوق ووجد ينبع من الهوى؛ ولا يتبع الهدى.

٤-المعاصي والذنوب تجلب الشقاء للإنسان، وتوقعه في الضيق والحرج والقلق والكآبة.

٥ - الطاعات والإكثار منها: يزيد النفس طمأنينة، والصدر انشراحًا،

والقلب ثباتًا، والعقل نورًا وهداية.

٦-من بذل وسعه في تحرِّي الحق، ولم يوفق للصواب، لا يحكم بتأثيمه أو
 انتقاصه، بل له أجر واحد.

٧-المؤمن يتحرَّى الحق، ويجتاط لنفسه، ويبذل وسعه في السداد أو المقاربة.

٨- يجوز حذف الهمزة الاستفهام إذا دلَّ عليها الدليل، وهذه فائدة لغوية.

٩-أن (نعم) جواب لإثبات ما سئل عنه.

١٠ المسلم الذي يخاف الله ربه لا يغتر بفتاوى الناس لا سيها إذا وجد في نفسه نفورًا وضيقًا من ذلك.

١١ - مدار الشرع على الدليل الصحيح من الكتاب والسنة لا على ما اشتهر بين الناس؛ لأن الناس قد يشتهر عندهم ما ليس بحقً؛ فيفتون به، وينشرونه.

#### \* تكميل:

أورد الإمام النووي رَحِمَهُ ٱللَّهُ حديث وابصة بن معبد رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ هذا مقرونًا مع الحديث النواس بن سمعان رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ في موضع واحد؛ لاشتراكهما في الموضوع، ولكنهما في الحقيقة حديثان.

قال الفشني رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «هـذا الحديث من جوامع الكلم التي أوتيها على الفشني رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «هـذا الحديث من جوامع الكلم التي أوتيها على أمر واحد كان

كالحديث الواحد؛ فجعل الثاني كالشاهد للأول»(١).

قال أبو أسامة الهلالي -غفر الله له ولوالديه-: لكن بينهما فروق لطيفة، ولذلك فرَّقت بينهما في الشرح.



<sup>(</sup>١) انظر «المجالس السنية» (ص١٧٥).

# الحديث **الثامن والعشرون** هُمُرِ العسامين المراكزة المراك

عَن أَبِي نَجِيحِ العِربَاضِ بنِ سَارِيَةَ رَضِّالِلَّهُ عَنْهُ؛ قَالَ: وَعَظَنَا رَسُولُ الله ﷺ مَوعِظَةً: وَجِلَت مِنهَا القُلُوبُ، وَذَرَفَت مِنهَا العُيُونُ؛ فَقُلنَا: يَا رَسُولَ الله! كَأَنَّهَا مَوعِظَةُ مُودِّع؛ فَأَوْصِنَا.

قَالَ: «أُوصِيكُم بِتَقوَى الله تَعَالَى، وَالسَّمعِ وَالطَّاعَةِ، وَإِن تَأَمَّرَ عَلَيكُم عَبدُ؛ فَأَطِيعُوه؛ فَإِنَّهُ مَن يَعِش مِنكُم؛ فَسَيرَى اختِلَافًا كَثِيرًا؛ فَعَلَيكُم بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ المَهدِيينَ مِن بَعدِي وَمَّسَّكُوا بِهَا، عَضُّوا عَلَيهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُم وَمُحَدَثَاتِ الأُمُورِ؛ فَإِنَّ كُلَّ بِدعَةٍ ضَلَالَةُ».

رَوَاهُ أَبو دَاوُدَ، وَالتِّر مِذِيُّ، وَقَالَ: «حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ».

النواجذ: بالذَّال المعجمة؛ وهي: الأنياب، وقيل: الأضراس.

#### \*توثيق الحديث:

صحيح لغيره: أخرجه أبو داود (٢٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦)، وابن ماجه (٤٣ و٤٤) من طريق عبد الرحمن عن عمرو السلمي عنه به.

قلت: هو تابعي روى عنه جمع من الثقات، ووثقه ابن حبان.

وتابعه حجر بن حجر الكلاعي عند أبي داود وابن حبان في «صحيحه» (٥)، وابن أبي عاصم في «السنة» (٣٢ و٥٧). قلت: وهو تابعي لم يرو عنه غير

خالد بن معدان، ووثقه ابن حبان.

وللحديث طريق آخر عن يحيى بن أبي المطاع؛ قال: سمعت العرباض بن سارية، وذكر نحوه:

أخرجه ابن ماجه (٤٢)، والحاكم (١/ ٩٧).

ورجاله ثقات؛ إلا أن دحيمًا أشار أن رواية يحيى بن أبي المطاع عن العرباض مرسلة.

قلت: وقد صرح بالسماع من العرباض، والسند إليه صحيح، والله أعلم. وله طرق أخرى؛ فالحديث صحيح ثابت، وقد اتفق أهل العلم على تصحيحه والاحتجاج به، ولم يشذ إلا ابن القطان الفاسي، وللرد عليه وعلى مقلديه موضع آخر إن شاء الله(١).

#### \* فائدة:

لم أر في طرق الحديث التي وقفت عليها اللفظ الذي أوده المصنف رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وإن تأمر»، بل كلها: «وإن عبدًا حبشيًا».

لكن هذا اللفظ يشهد له حديث أم الحصين الأحمسية رَضَالِيَّهُ عَنْهَا؛ قالت حججت مع رسول الله عَلَيْهُ حجة الوداع، فرأيته حين رمى جمرة العقبة، وانصرف وهو على راحلته .. قالت: فقال رسول الله عَلَيْهُ قولًا كثيرًا، ثم سمعته يقول: «يا أيها الناس! اتقوا الله، واسمعوا وأطيعوا، و] إن أُمِّر عليكم

<sup>(</sup>۱) وانظر -تفضلًا - كتابي: «بصائر ذوي الشرف» (ص٦٦ - ٦٩)، و «السنة» لابن نصر المروزي (٦٠ - بتحقيقي).

وأفردت هذا الحديث رواية ودراية ورعاية بكتاب مفرد؛ هو: «نسيم الرياض في شرح حديث العرباض، والدفاع عنه رواية ودراية ورعاية».

### شكرالأربعين البووية

عبد [حبشي] مجدع أسود يقودكم بكتاب الله تعالى؛ فاسمعوا وأطيعوا»(١). \*منزلة الحديث:

هذا الحديث حديث جليل، يحتوي على علوم فيها الحث على التقوى، والسمع والطاعة في غير معصية، والإخبار عن اختلاف الناس في المستقبل، فيلزم من ذلك التمسك بسنة الرسول عليه وسنة الخلفاء الراشدين، وترك البدع المضلة(٢).

وقد اشتمل على وصية أوصاها الرسول عَلَيْهِ لأصحابه رَضَالِلَهُ عَنْهُمُ وللمسلمين عامة من بعده، وجمع فيها التقوى لله عز وجل، والسمع والطاعة لأئمة المسلمين، وفي هذا تحصيل سعادة الدنيا والآخرة، كما أوصى الأمة بها يكفل لها النجاة والهدى إذا اعتصمت بالسنة، ولزمت الجادة، وتباعدت عن الضلالات والبدع (٣).

قال ابن العطار رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «هذا الحديث معجزةٌ وعَلَمٌ من أعلام النبوة»(٤).

#### \*راوي الحديث:

هو العرباض بن سارية السلمي؛ يكنى: بأبي نجيح، كان إسلامه قديمًا، من أعيان أهل الصفة، وهو أحد البكائين الذين نزل فيهم

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٢٩٨ و ١٨٣٨) - واللفظ له -، وأحمد (٢/ ٢٠٤) والزيادات بين المعقوفين له.

<sup>(</sup>٢) «الإلمام» (ص٣٩٠).

<sup>(</sup>٣) «الوافي» (ص٢١٠).

<sup>(</sup>٤) «شرح الأربعين النووية» (ص٢١).

قول الله تعالى: ﴿وَلَاعَلَى ٱلَّذِينَ إِذَا مَاۤ أَتَوَكَ لِتَحْمِلَهُ مَ قُلْتَ لَآ أَجِدُمَاۤ أَوَكَ لِتَحْمِلَهُ مَ قُلْتَ لَاۤ أَجِدُمَاۤ أَحْمِلُكُ مَ عَلَيْهِ تَوَلَّواْ وَآغَيُنُهُ مَ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ حَزَيًا أَلَّا يَجِدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴾ [التوبة: ٩٢].

سكن حمص، توفي بعد سنة (٧٥هـ) رَضَاً لِلَّهُ عَنْهُ.

\*غريب الحديث:

موعظة: هي النصح والتذكير بالعواقب بها يلين القلب سواء أكانت ترهيبًا أم ترغيبًا.

وجلت: خافت.

ذرفت: سالت بالدموع، وهو كناية عن البكاء.

موعظة مودع: موعظة بالغة نافعة قوية.

السمع والطاعة: لولاة الأمور؛ أي: اسمعوا ما يقولونه وما يأمرون به، واجتنبوا ما ينهون عنه، وأطيعوهم إذا أمروكم بطاعة الله ورسوله.

وإن تأمر عليكم عبد: وإن كان الأمير عبدًا؛ فاسمعوا له وأطيعوا.

فإنه من يعش منكم: أي من تطول حياته؛ فسيرى اختلافًا كثيرًا.

المهديين: صفة كاشفة؛ لأن كلَّ راشد؛ فهو مهدي؛ والمراد: الذين هداهم الله إلى طريق الحق.

عضوا عليها: تمسَّكوا بها.

بالنواجذ: أقصى الأضراس، وقيل: الأنياب.

وإياكم: احذروا.

محدثات الأمور: الأمور هنا المراد بها شؤون الدين، وعليه؛ فالمقصود:

البدع المحدثة في الدين، لا المحدثات في أمور الدنيا.

كل بدعة ضلالة: أي كل بدعة في الدين؛ فهي ضلالة.

\*موضوع الحديث:

وصايا جامعة في المنهج.

\*الشرح الإجمالي:

يخبر الصحابي الجليل: العرباض بن سارية رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ: أَن رسول الله ﷺ وعظ أصحابه رَضَّالِيَّهُ عَنْهُمْ على عادته في غير الخطب الراتبة، وكان ذلك بعد صلاة الصبح.

فلم رأى الصحابة رَضَالِيَّهُ عَنْهُمُ: أنها موعظة بليغة شعروا أنها موعظة مودع؛ فرغبوا أن يستغلوا هذه الفرصة؛ ليوصيهم النبي عَيَّلِيَّ بها فيه خير، فطلبوا ذلك منه، فلما وجد رسول الله عَيَّلِيَّ أنهم مهيئون لذلك أوصاهم بوصايا منهجية جامعة:

۱ - أوصاهم بتقوى الله؛ وهي : وصية الله للأولين والآخرين، وهذا حيُّ الله.

Y-وأوصاهم بالسمع والطاعة لمن ولاه الله أمرهم وإن كان عبدًا حبشيًا، ومعلوم: أن الطاعة لولاة الأمر لا تكون إلا في المعروف، فإن أمروا بمعصية أو بدعة؛ فلا طاعة لهم، ولكن لا ننزع يدًا من طاعة، ولا نخرج عليهم بالكلمة أو السيف أو التحريض، وإنها نناصحهم سرًّا ما استطعنا إلى فلك سبيلًا.

٣- ثم أخبرهم بوقوع الاختلاف والتفرق في هذه الأمة؛ اتِّباعًا لسنن

الأمم السابقة من أهل الكتاب، وهذا التفرق؛ لأن مناهج هذه الفرق مبتدعة؛ يقودها الهوى وليس الهدى: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْكَ انَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٦].

وهذا من دلائل نبوة الرسول على حيث وقع ما أخبر به على كما وصف؟ حيث حصل الاختلاف الكثير والتفرق الكبير، وأدرك ذلك من طال عمره من الصحابة رَضَاً للهُ عَنْهُمُ.

ولكن الرسول عَلَيْ الرؤوف الرحيم بالمؤمنين وصف لهم الدواء الشافي من هذا الداء العضال، فأمرهم بالتزام سنته بفهم الصحابة الكرام رَضَّالِلَهُ عَنْهُمُ، وبَيَّن لهم أن هذا هو العصمة من الضلال، والأمن من الزيغ والانحراف، والهادي إلى سبيل المؤمنين.

٤- ثم حذَّرهم من البدع؛ لأنها كلها ضلالة، وكل ضلالة في النار.

#### \*فقه الحديث:

١ - مشروعية الموعظة في موضعها.

٢-ينبغي على الواعظ أن يجمل ويفصح في الإجمال.

٣-لقد أوتي رسول الله ﷺ جوامع الكلم؛ فما ترك من خير إلا وأمر أصحابه به، وما ترك من شرِّ إلا وقد نهى عنه، فقد جمع في وصيته كلَّ ما يحتاجه المرء في دنياه وآخرته.

٤ - القلب إذا خاف دمعت العين، وإن كان قاسيًا؛ فلا قلب يحزن ولا عين تبكي!

٥ - استحباب طلب التلاميذ من شيخهم أن يوصيهم، ويعظهم بكلام

جامع موجز بليغ.

٦- لزوم تقوى الله تعالى وهي وصية الله للأولين والآخرين، وهي امتثال أوامره، واجتناب نواهيه.

٧- لزوم طاعة الأمراء ما داموا يأمرون بطاعة الله، مع عدم الالتفات إلى
 أشكالهم وألوانهم.

١-إخبار الرسول ﷺ باختلاف أمته وتفرقها إلى فرق كبيرة.

٢-صلاح الأمة وسلامتها بوجود إمام يسوسها بشرع الله؛ فتطيعه ما
 أطاع الله، وحكم بشرعه.

٣-التحذير من الابتداع في دين الله؛ لأنه كلّه ضلال وشرٌّ، ويجلب كلَّ فسادٍ وضرٍّ على الأمة.

٤-النجاة في وقت الغربة وزمن الاختلاف هو بالتزام كتاب الله وسنة
 رسوله ﷺ بفهم أصحاب رسول الله ﷺ.

٥-الحديث أصل كبير في حجية المنهج السلفي:

وقد بسطت دلالته على ذلك في كتابي: «لماذا اخترت المنهج السلفي؟».

وأما فوائده المنهجية؛ فذكرتها في: «نسيم الرياض في شرح حديث العرباض».

# فصل فى فقه الحاكم المتغلب

دلَّ هذا الحديث الجليل على ثبوت إمرة العبد؛ لقوله عَلَيْهُ: «وإن تأمر عليكم عبد»، وطاعة الأمير المتغلب إن استقر له الأمر، ودانت له الرعية؛ لأن الغالب أن العبد لا يختار اختيارًا، وإنها تأتي إمرته بالتغلب على الغالب، وقد أجمع السلف الصالح رَضَوَليّكُ عَنْهُمُ على طاعته بالمعروف بلا مثنوية، وإليك أقوالهم:

١ - قال الإمام أحمد رَحْمَهُ اللَّهُ:

"ومن خرج على إمام من أئمة المسلمين، وقد كانوا اجتمعوا عليه، وأقروا له بالخلافة، بأي وجه كان بالرضا أو بالغلبة؛ فقد شق هذا الخارج عصا المسلمين، وخالف الآثار عن رسول الله عليه مات ميتة جاهلية"(۱).

٢-قال أبو الحسن الأشعري رَحِمَهُ ٱللَّهُ:

«وأجمعوا على السمع والطاعة لأئمة المسلمين، وعلى أن كلَّ من ولي شيئًا من أمورهم عن رضًا أو غلبة، وامتدت طاعته من بَرِّ وفاجر، لا يلزم الخروج عليهم بالسيف جار أو عدل، وعلى أن يغزوا معهم العدو، ويحج معهم البيت، (١) «المدخل إلى مذهب الإمام أحد بن حنبل» (ص ٨٠).

## شُكْح الأَرْبَعِيْن البُّوويَّة

وتدفع إليهم الصدقات إذا طلبوها، ويصلى خلفهم الجمع والأعياد»(١). ٣-قال ابن قدامة رَحَمَهُ ٱللَّهُ:

"وجملة الأمر أن من اتفق المسلمون على إمامته وبيعته، ثبتت إمامته ووجبت معونته؛ لما ذكرنا من الحديث والإجماع، وفي معناه من ثبتت إمامته بعهد النّبي على أو بعهد إمام قبله إليه، فإن أبا بكر ثبتت إمامته بإجماع الصحابة على بيعته، وعمر ثبتت إمامته بعهد أبي بكر إليه، وأجمع الصحابة على قبوله، ولو خرج رجل على الإمام: فقهره وغلب الناس بسيفه؛ حتّى أقروا له، وأذعنوا بطاعته، وتابعوه؛ صار إمامًا يحرم قتاله، والخروج عليه، فإن عبد الملك بن مروان خرج على ابن الزبير، فقتله واستولى على البلاد وأهلها حتّى بايعوه طوعًا وكرهًا، فصار إمامًا يحرم الخروج عليه، وذلك لما في الخروج عليه من شقّ عصا المسلمين، وإراقة دمائهم، وذهاب أموالهم ... فمن خرج على من ثبتت إمامته بأحد هذه الوجوه باغيًا وجب قتاله»(٢).

٤ - قال الحافظ ابن حجر رَحِمَهُ ٱللَّهُ:

«وقد أجمع الفقهاء على وجوب طاعة السلطان المتغلب والجهاد معه، وأن طاعته خير من الخروج عليه؛ لما في ذلك من حقن الدماء، وتسكين الدهماء»(٣).

٥ - قال الإمام محمد بن عبد الوهاب رَحِمَهُ ٱللَّهُ:

<sup>(</sup>١) «رسالة إلى أهل الثغر» (ص٢٩٦).

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۹/ ٥).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (١٣/٧).

## الآفنانُالنَّدِيَّة

«الأئمة مجمعون من كل مذهب على أن من تغلب على بلد أو بلدان؛ له حكم الإمام في جميع الأشياء، ولو لا هذا ما استقامت الدنيا؛ لأن الناس من زمن طويل قبل الإمام أحمد إلى يومنا هذا ما اجتمعوا على إمام واحد، ولا يعرفون أحدًا من العلماء من الأحكام إلا بالإمام الأعظم»(١).

٦-قال عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ:

«وأهل العلم متفقون على طاعة من تغلب عليهم في المعروف، يرون نفوذ أحكامه، وصحة إمامته، لا يختلف في ذلك اثنان، ويرون المنع من الخروج عليهم بالسيف وتفريق الأمة، وإن كان الأئمة فسقة ما لم يروا كفرًا بواحًا، ونصوصهم في ذلك موجودة عن الأئمة الأربعة وغيرهم وأمثالهم ونظرائهم»(٢).

٧-قال شيخنا الإمام محمد ناصر الدين الألباني رَحِمَهُ ٱللَّهُ:

«يشبه هذه المسألة تماماً التي قامت على قاعدة ملاحظة المصلحة والمفسدة، وترجيح الغالب منهما على الأخرى، يشبه هذه المسألة: طاعة الحاكم الباغي: الذي بغى واعتدى وتغلب على الحاكم الشرعي، -أيضًا- هذا أمر عارض، وينبغى أن يبقى له حكمه.

فهؤلاء البغاة إذا ما سيطروا على البلاد، وقضوا على الحاكم المبايع من المسلمين، لا نقول: نحن نخرج -أيضًا- عليهم ونقاتلهم، وإنها نطيعهم -أيضًا- من باب دفع المفسدة الكبرى بالمفسدة الصغرى.

 <sup>(</sup>۱) «الدرر السنية» (۷/ ۹۳۲).

<sup>(</sup>٢) «مجموعة الرسائل والمسائل النجدية» (٣/ ١٦٨).

هكذا تعلمنا من الفقهاء: من تأصيلهم، ومن تفريعهم »(١).

٨-قال شيخنا الإمام عبدالعزيز بن باز رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

«البيعة لا تكون إلا لولي الأمر:

إما بالقهر والغلبة: إذا تولى على المسلمين، وقهرهم بسيفه، بايعوه كما بايع المسلمون عبد الملك بن مروان، وبايعوا الآخرين.

أو باتفاق أهل الحل والعقد على بيعة إنسان يتولى عليهم في كونه أهلاً لذلك.

أما بيعة أفراد الناس هذا شيء لا أصل له، أو بيعة رؤساء الجمعيات هذا شيء لا أصل له، البيعة لا تكون إلا من جهة أهل الحل والعقد في البلاد التي فيها دولة ليس فيها سلطان، ليس فيها أمير؛ فيجتمع أهل الحل والعقد على بيعة إنسان أهلاً لذلك؛ لأن سلطانهم أو رئيس جمهوريتهم قد مات، فيتفقون على بيعة إنسان بدلاً من الميت.

أو يبايع إنسان استولى عليهم بالقوة والغلبة، حتى صار أميرًا عليهم بقوته وغلبته؛ فإنه يبايع حينئذٍ»(٢).

٩ - قال شيخنا فقيه الزمان محمد بن العثيمين رَحِمَهُ ٱللَّهُ:

«الأمر الثالث: القهر:

يعني: لو خرج رجل واستولى على الحكم؛ وجب على الناس أن يدينوا له، حتى وإن كان قهرًا بلا رضا منهم؛ لأنه استولى على السلطة.

<sup>(</sup>١) شريط صوتي: «وجوب السمع والطاعة للحاكم والمتغلب».

<sup>(</sup>٢) «الموقع الرسمي للشيخ ابن باز».

### الآفئانُ النَّدِيَّة

ووجه ذلك: أنه لو نوزع هذا الذي وصل إلى سدة الحكم؛ لحصل بذلك شرٌ كثير.

وهذا كم جرى في دولة بني أمية؛ فإن منهم من استولى بالقهر والغلبة، وصار خليفة ينادى باسم الخليفة، ويُدان له بالطاعة امتثالاً لأمر الله عز وجل»(١).

١٠ - قال صالح الفوزان -حفظه الله-:

«الخلافة أو الولاية أو الإمامة في الإسلام تنعقد بأحد ثلاثة أمور:

الأول: اختيار أهل الحل والعقد له؛ كما حصل لأبي بكر رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ؛ فإن بيعته تمت بإجماع أهل الحل والعقد.

الثاني: إذا عهد ولي الأمر إلى أحد من بعده؛ فإنه يلزم طاعته في ذلك؛ كما عهد أبو بكر إلى عمر.

الثالث: إذا تغلب على المسلمين بسيفه وأخضعهم لطاعته كما حصل لعبد الملك بن مروان وغيره من ملوك المسلمين الذين يخضعون الناس بالسيف حتى ينقادوا لهم، يلزم المسلمين طاعتهم في ذلك؛ لأجل جمع الكلمة، وتجنيب المسلمين سفك الدماء واختلاف الكلمة.

وبهذه الأمور الثلاثة تنعقد الولاية لولى الأمر»(٢).

وسرُّ هذه المسألة ما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

<sup>(</sup>۱) «شرح العقيدة السفارينية» (ص٦٤٨).

<sup>(</sup>٢) «شرح لمعة الإعتقاد» (ص٢٦٤).

«وكثير ممن خرج على ولاة الأمور أو أكثرهم؛ إنها خرج لينازعهم معاستئثارهم عليه، ولم يصبروا على الاستئثار، ثم إنه يكون لولي الأمر ذنوب أخرى، فيبقى بغضه؛ لاستئثاره يعظم تلك السيئات، ويبقى المقاتل له ظانًا: أنه يقاتله؛ لئلا تكون فتنة، ويكون الدين كله لله، ومن أعظم ما حرَّكه عليه طلب غرضه: إما ولاية، وإما مال.

كما قال تعالى: ﴿ فَإِنْ أُعْطُواْ مِنْهَا رَضُواْ وَإِن لَّمْ يُعْطَوُاْ مِنْهَاۤ إِذَاهُمْ يَسَخَطُونَ ﴾ [التوبة: ٥٨].

وعن النبي على الله عنه قال: «ثلاثة لا يكلمهم الله ولا ينظر إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عناب أليم: رجل على فضل ماء يمنعه من ابن السبيل، يقول الله له يوم القيامة: اليوم أمنعك فضلي كما منعت فضل ما لم تعمل يداك.

ورجل بايع إمامًا لا يبايعه إلا لِدُنْيا: إن أعطاه منها رضي، وإن منعه سخط.

ورجل حلف على سلعة بعد العصر كاذبًا: لقد أعطى بها أكثر مما أعطى »(١).

فإذا اتفق من هذه الجهة شبهة وشهوة، ومن هذه الجهة شهوة وشبهة: قامت الفتنة، والشارع أمر كلَّ إنسان بها هو المصلحة له وللمسلمين، فأمر الولاة بالعدل والنصح لرعيتهم؛ حتى قال: «ما من راع يسترعيه الله رعية

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٣٥٨)، مسلم (١٠٨) من حديث أبي هريرة رَجَوَلِلَّهُ عَنْهُ.

يموت يوم يموت وهو غاش لرعيته؛ إلا حرم الله عليه رائحة الجنة»(١).

وأمر الرعية بالطاعة والنصح؛ كما ثبت في الحديث الصحيح: «الدين النصيحة -ثلاثًا-» قالوا: لمن يا رسول الله؟ قال: «لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم»(٢).

وأمر بالصبر على استئثارهم، ونهى عن مقاتلتهم، ومنازعتهم الأمر مع ظلمهم؛ لأن الفساد الناشىء من القتال في الفتنة أعظم من فساد ظلم ولاة الأمر، فلا يزال أخفُّ الفسادين بأعظمهما»(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۷۱۵۰)، ومسلم (۱٤۲) من حديث معقل بن يسار رَضَّوَالِّلَهُ عَنْهُ بلفظ: «ما من عبد ..».

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه (ص٥٥).

<sup>(</sup>٣) «منهاج السنة» (٤/ ٠٤٠ - ١٥٥).

# فصل في تفنيد الشبهات

١- زعم المعترض: أن قوله ﷺ: «وإن عبدًا حبشيًا» يروج للعنصرية، ويحتقر العبيد!

الجواب: إن هذا الكلام النبوي يصور قمة المساواة في حقوق والواجبات، ويعد -بحق- سبق قانوني في ميدان حقوق الإنسان دون تفريق بجنس أو لون أو عرق؛ فجميع الأجناس والأعراق والألوان متساوية أمام الإسلام: لا فضل لعربي على أعجمي، ولا أبيض على أسود إلا بالتقوى... بينها لا زالت الأنظمة المعاصرة ترزح تحت نير العنصرية الهمجية ضد الأجناس والأعراق والألوان على الرغم من إعلانها حقوق الإنسان، وتغنيها بالنظام الديمقراطي صباحًا ومساءًا.

إن هذا الحديث لا يستقيم فهمه إلا في هذا السياق القانوني في المساواة المطلقة بين البشر، وأنه لا تفاضل بينهم إلا بالدينونة لهذا الدين، والعبودية لرب العالمين.

فمن تولى أمر رعاية الأمة بما يحفظها، وسياسة شؤونها بما يصلحها؛ فله الحق على رعيته بالسمع والطاعة.

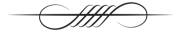
وعليه؛ فالحديث ورد في سياق الامتنان لا الامتهان، ولم يرد العيب بل دفع العيب حتى لا يجعل ذلك أهل العصبيات مسوِّغًا للخروج على العبد الأسود لو تولى الحكم، وأخذ مقاليد الأمور، واستتب له انقياد الأمة.

٢ قال المعترض: كيف نؤمر بالسمع والطاعة للعبد مع أن شرط الخليفة أن يكون حرًا، قرشيًا، سليم الأطراف؟

الجواب: ذكر العلماء وجوهًا معتبرة في بيان ذلك؛ أرجحها -في نظري ونقدى-:

أن هذه الشروط وغيرها إنها تشترط فيمن تعتقد له الإمامة باختيار أهل الحل والعقد، وأما من قهر الناس لشوكته وقوة بأسه وأعوانه، واستولى عليهم، وانتصب إمامًا، واستتب له الأمن، ودانت الرعية؛ فإن أحكامه تنفذ، وتجب طاعته، وتحرم مخالفته في غير معصية؛ بشرط كونه مسلمًا.

قال الحافظ ابن حجر رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «وهذا كله إنها هو فيها يكون بطريقة الاختيار، وأما لو تغلب عبد حقيقة بطريقة الشوكة؛ فإن طاعته تجب؛ إخمادًا للفتنة، ما لم يؤمر بمعصية»(١).



<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۳ / ۱۳۱).

# الحديث **التاسع والعشرون** المجاهزة المحسودة المحسودة المحادثة المح

عَن مُعَاذِ بنِ جَبَلٍ رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ؛ قال: قُلت يَا رَسُولَ الله! أَخبِرنِي بِعَمَلٍ يُدخِلُنِي الجَنَّة، وَيُبَاعِدنِي مِن النَّارِ؟

قَالَ: «لَقَد سَأَلْت عَن عَظِيمٍ، وَإِنَّهُ لَيَسِيرٌ عَلَى مَن يَسَّرَهُ الله تَعَالَى عَلَيهِ: تَعْبُدُ الله لَا تُشرِك بِهِ شَيئًا، وَتُقِيمُ الصَّلَاةَ، وَتُقْتِي الزَّكَاةَ، وَتَصُومُ رَمَضَانَ، وَتُحْبُّ البَيتَ».

ثُمَّ قَالَ: «أَلَا أَدُلُّك عَلَى أَبوَابِ الخَيرِ؟ الصَّومُ جُنَّةُ، وَالصَّدَقَةُ تُطفِئُ الخَطِيئَةَ كَمَا يُطفِئُ المَاءُ النَّارَ، وَصَلَاةُ الرَّجُلِ فِي جَوفِ اللَّيلِ».

ثُمَّ تَلَا: ﴿ تَتَجَافَل جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ ﴾ حَتَّى بَلَغَ ﴿ يَعْمَلُونَ ﴾ [السحدة: ١٦ - ١٧].

ثُمَّ قَالَ: «أَلَا أُخبِرُك بِرَأْسِ الأَمرِ، وَعَمُودِهِ، وَذُروَةِ سَنَامِهِ؟».

قُلت: بَلَى يَا رَسُولَ الله!.

قَالَ: «رَأْسُ الأَمرِ: الإِسلَامُ، وَعَمُودُهُ: الصَّلَاةُ، وَذُروَةُ سَنَامِهِ: الجِهَادُ». ثُمَّ قَالَ: «أَلَا أُخبِرُك بِمَلَاكِ ذَلِكَ كُلِّهِ؟».

فَقُلت: بَلَى يَا رَسُولَ الله!.

فَأَخَذَ بِلِسَانِهِ، وَقَالَ: «كُفَّ عَلَيك هَذَا». قُلت: يَا رَسُولَ الله! وَإِنَّا لُؤَاخَذُونَ بِهَا نَتَكَلَّمُ بِهِ؟.

فَقَالَ: «ثَكِلَتك أُمُّك! وَهَل يَكُبُّ النَّاسَ عَلَى وُجُوهِهِم -أَو عَلَى مَنَاخِرِهِم - إَلَّا حَصَائِدُ أَلسِنتِهِم؟!».

رَوَاهُ التِّر مِذِيُّ، وَقَالَ: حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ.

#### \* توثيق الحديث:

صحيح لغيره - أخرجه الترمذي (٢٦١٦)، وابن ماجه (٣٩٧٣)، وأحمد (١٣١٨) من طريق معمر عن عاصم بن أبي النجود عن أبي وائل عنه به.

وأخرجه أحمد (٥/ ٢٣٥ و ٢٣٦ و ٢٤٥-٢٤٦) من طرق عن شهر: ثنا ابن غنم عن معاذبه مطولًا ومختصرًا.

قلت: إسناده ضعيف؛ لأن شهر بن حوشب سيئ الحفظ.

وأخرجه أحمد (٥/ ٢٣٤): ثنا أبو المغيرة ثنا أبو بكر حدثني عطية بن قيس عن معاذ بن جبل (وذكروه مختصرًا، وجعل: «عمود الإسلام» وصفًا للجهاد، بينها هو وصف للصلاة).

قلت: إسناده ضعيف؛ لأن أبا بكر -وهو عبد الله بن أبي مريم الشامي-مختلط، وباقى رجاله ثقات.

وهذه الطرق تقوى بعضها بعضًا -إن شاء الله-.

وللحديث طرق أخرى؛ لكنها متحدة في العلة؛ وهي: سقوط تابعيها،

# شكر الأربعين البووية

ويجوز أن يكون واحدًا، وهي -عندئذٍ- في حكم الطريق الواحد، ويجوز أن يكون التابعي مجهولًا، والله أعلم.

ولفقراته منفردة شواهد؛ انظرها في «مجمع الزوائد» (۱۰/ ۳۰۰).

وبالجملة؛ فالحديث صحيح لغيره، والله أعلم.

## \*منزلة الحديث:

هذا الحديث أصل عظيم متين، وقاعدة من قواعد الدين(١١).

وقد تضمن الأعمال الصالحة التي تدخل الجنة و تبعد عن النار، وهذا أمر عظيم جدًّا؛ لأنه من أجل دخول الجنة والنجاة من النار أرسل الله الرسل، وأنزل الكتب(٢).

## \* راوى الحديث:

تقدمت ترجمة معاذ بن جبل رَضِّالِللَّهُ عَنْهُ في الحديث الثامن عشر.

### \* غريب الحديث:

تعبد الله: تتذلل له بالعبادة حبًّا وتعظيمًا.

لا تشرك به شيئًا: أي شيء يكون حتى لو كان ملكًا مقربًا؛ أو نبيًا مرسلًا. ألا أدلك على أبواب الخير: مسائل الخير وأعماله.

تطفئ الخطيئة: معاصي بني آدم.

جُنَّة: وقاية وستر من النار.

<sup>(</sup>١) «الجواهر اللؤلؤية شرح الأربعين النووية» (ص٢٨٢).

<sup>(</sup>۲) «الوافي» (ص۲۱۸).

جوف الليل: وسطه.

تتجافى: تتباعد.

المضاجع: المفارش والمراقد.

رأس الأمر الإسلام: أي: أمر الإنسان الذي من أجله خلق، رأسه التوحيد.

ذروة: أعلى الشيء.

السنام: ما ارتفع من ظهر الجمل.

ملاك: إحكام الشيء.

كُفَّ: امتنع.

ثكلتك أمك: فقدتك، وهو دعاء عليه بالموت، وظاهره لا يراد وقوعه؛ لأنه من الألفاظ التي تجري على ألسنتهم، ولا يقصدون بها حقيقة الدعاء، مثل: تربت يداك، ولا أبا لك، وقاتلك الله.

يكبُّ: يصرعه على وجهه.

\* موضوع الحديث:

أبواب الخير وصنائع المعروف.

\* الشرح الإجمالي:

يخبر معاذبن جبل رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ أنه طلب من رسول الله عَلَيْ أن يدلَّه على عمل يدخله الجنة ويباعده عن النار؛ لأن ذلك أهم شيء عنده رَضَالِللَّهُ عَنْهُ، وكذلك ينبغي أن يكون جميع المؤمنين؛ لأن ذلك غاية الفوز؛ لقوله تعالى: ﴿كُلُّ

نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ﴿ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيدَ مَةِ ۖ فَمَن زُحْزِحَ عَنِ ٱلْتَارِ وَأُدْخِلَ ٱلْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ ۗ وَمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا مَتَعُ ٱلْغُرُودِ ﴾ [آل عمران: ١٨٥].

فأخبره رسول الله على مُقِرًا ومشجعًا هذه الهمة العالية؛ لأنها سألت عن أمر عظيم؛ أي: ذي عظمة ومنزلة عالية، ولكن هذا الأمر سهل على من سهّله الله عليه، وهداه لاتباع الصراط المستقيم، ولزوم غرز سبيل المؤمنين الذي يهدي من اتبع رضوانه سبل السلام.

ثم فَصَّل هذا اليسر؛ وإن: مفتاحه مباني الإسلام الخمس: الشهادتان، والصلاة، والصوم، والزكاة، والحج.

ثم زاده لما رأى حرصه على الخير؛ بقوله: «ألا أدلك على أبواب الخير»؛ فكأن معاذًا قال: نعم؛ فشرع الرسول على بذكرها: الصوم، والمقصود هنا: صوم التطوع؛ بدلالة السباق والسياق، والصدقة التي تطفئ غضب الرب كما يطفى الماء النار، وصلاة التطوع في الليل وخاصة ثلثه الأخير، ثم بين رسول الله على أن صلاة التهجد من سنن المتقين، وذلك بقراءته قوله تعالى: ﴿تَتَجَافَ جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوَفًا وَطَمَعًا وَمِمّا رَزَقَنَهُمْ يُنوفُونَ وَ فَكُمْ مِن قُرَةٍ أَعْيُنِ حَزَلَةً بِمَا كَانُولُ يَعْمَلُونَ ﴿ وَالسجدة: ١٢ و١٧].

ثم زاده رسول الله ﷺ بصيرة بمعالم الهدى لهذا الدين؛ وهي: ١-رأس الأمر؛ وهو: التوحيد؛ لأنه غاية الخلق، وحقٌ ربِّ العباد، وبه

الفوز في الدنيا والآخرة.

Y - عموده؛ وهي: الصلاة؛ لأن الأعمال العبد لا تستقيم إلا بالصلاة؛ فإن صلحت؛ صلح سائر عمله؛ وإن فسدت؛ فسد سائر عمله.

٣-ذروة سنامه؛ وهو: الجهاد في سبيل الله؛ لأنه به يعلو المسلمون على أعدائهم، وما تركه قوم إلا ذَلُّوا وَغُزُوا في عقر دارهم.

ثم ختم له هذه الوصية بضابط ذلك كله وملاك الأمر جميعه؛ فأمره بأن يمسك عليه لسانه، ولا يطلقه إلا في خير، وإلا؛ فليصمت؛ فإن الصمت منجاة من فضول الكلام؛ لأن من كثر كلامه؛ كثر سقطه، ومن كثر سقطه؛ كثر سقطه؛ كثر خطؤه، ومن كثر خطؤه؛ كثرت معصيته، ومن كثرت معاصيه؛ كُبَّ على وجهه في نار جهنم؛ ولذلك قال له رسول الله كثرت معاصيه؛ كُبَّ على وجهه في نار جهنم؛ ولذلك قال له رسول الله على وجوههم إلا حصائد ألسنتهم؟».

فاحذر أيها الإنسان من لسانك لا يلدغنك؛ فإنه ثعبان، أو كما قيل في الأمثال السائرة والحِكَم الدارجة: لسانك حصانك: إن صُنْتَهُ؛ صانك، وإن هنتَهُ؛ هانك.

#### \* فقه الحديث:

١ - على همة معاذب نجبل رَضَالِللَّهُ عَنْهُ ؛ حيث لم يسأل عن أمور الدنيا
 بل عن أمور الآخرة.

٢-إثبات الجنة والنار، وأنها موجودتان، لا تفنيان، وأن الإيهان بها

أحد أركان الإيمان الستة؛ لأنهما من فروع الإيمان باليوم الآخر.

٣-استحباب سؤال المتعلم شيخه عن أفضل الأعمال وأعلاها درجة، من أجل الفوز بالجنة والهروب من النار، والسؤال يكون من متعلم إلى عالم أعلم منه.

٤-بيان شدة اهتهام العالم بسؤال تلميذه، وأن يردَّ عليه بجواب شاف كافٍ؛ بأسلوب سهل، وكلهات يسيرة، والطريق التي يسلكها هذا التلميذ للوصول إلى ما يسأل عنه.

٥-قول معاذ: أخبرني عن عمل يدخلني الجنة؛ فيه دليل على الأعمال سبب لدخول الجنة؛ كما قال تعالى: ﴿ٱدۡخُلُواۤٱلۡجَنَّةَ بِمَاكُنُتُمْ تَعَمَلُونَ﴾ [النحل: ٣٢].

وأما قوله ﷺ: «لن يدخل الجنة أحد بعمله».

قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟.

قال: «ولا أنا...»(١).

ففيه أقوال:

الأول: أن المراد نفي أصل الدخول.

الثاني: أن العمل بنفسه لا يستحق به أحد الجنة؛ لو لا فضل الله جَلَّجَلَالُهُ ورحمته؛ حيث جعله سببًا لذلك؛ والعمل بنفسه من فضل الله ورحمته على عبده؛ فالجنة وأسبابها كلُّ من فضل الله ورحمته.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٦٧٣)، ومسلم (٦٨١٦) من حديث أبي هريرة رَضِيَلْكُعَنهُ.

الثالث: أن الأعمال سبب في تفاوت الدرجات، وليس سببًا في الدخول. الرابع: وهو أحسنها؛ لأنه يجمع شتاتها: أن يقال: الباء المقتضية للدخول غير الباء التي نفى معها الدخول.

فالمقتضية هي باء السببية الدالة على أن الأعمال سبب للدخول مقتضية له؛ كاقتضاء سائر الأسباب لمسبباتها.

والباء التي نفى بها الدخول هي باء المعاوضة والمقابلة والبدل، التي في نحو قولهم: اشتريت هذا بهذا.

فأخبر النبي على أن دخول الجنة ليس في مقابله عمل واحد، وأنه لولا تغمُّد الله سبحانه لعبد برحمته لما أدخله الجنة؛ فليس عمل العبد، وإن تناهى موجبًا بمجرده لدخول الجنة، ولا عوضًا لها، فإن أعماله وإن وقعت منه على الوجه الذي يحبه الله ويرضاه؛ فهي لا تقاوم نعمة الله التي أنعمها عليه في الدار الدنيا، ولا تعادلها؛ بل لو حاسبه لوقعت أعماله كلها في مقابلة اليسير من نعم الله، وتبقى بقية النعم مقتضية لشكرها؛ فلو عذبه في هذه الحالة لعذبه وهو غير ظالم له، ولو رحمه لكانت رحمته خيرًا له من عمله.

كما في حديث عبد الله بن مسعود وزيد بن ثابت وحذيفة بن اليمان رَضَوَلِللَّهُ عَنْهُمْ من طريق عن ابن الديلمي؛ قال: أتيت أُبيَّ بن كعب؛ فقلت له: وقع في نفسى شيء من القدر؛ فحدِّ ثني بشيء لعل الله يذهبه من قلبي.

فقال: «لو أن الله عذب أهل سهاواته وأهل أرضه عذبهم وهو غير ظالم لهم، ولو رحمهم كانت رحمته خيرًا لهم، ولو أنفقت مثل أُحدٍ ذهبًا في سبيل

الله ما قبله الله منك حتى تؤمن بالقدر، وتعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وأن ما أخطأك لم يكن ليصيبك، ولو مُتَّ على غير هذا دخلت النار».

قال: ثم أتيت عبد الله بن مسعود؛ فقال مثل ذلك.

ثم أتيت حذيفة بن اليهان؛ فقال مثل ذلك.

وأتيت زيد بن ثابت؛ فحدثني عن النبي ﷺ مثل ذلك(١).

٦-بيّن رسول الله عليه أن سؤاله عظيم؛ لأن دخول الجنة والنجاة من النار أمرعظيم جدًا، ولأجله أنزلت الكتب، وأرسلت الرسل عليهم الصلاة والسلام.

٧-الأمر مهم كان عظيمًا وشديدًا وثقيلًا على الإنسان؛ فإذا وفقه الله إليه ويسره له -ولذلك بطلب من رب العالمين - فإنه يصبح يسيرًا وسهلًا.

ولذلك؛ قال رسول الله عليه؛ «أنه يسير على من يسره الله عليه»؛ فإن التوفيق كلَّه بيد الله، فمن يسّر الله عليه الهداية؛ اهتدى، ومن لم ييسر عليه لم ييسر له ذلك.

٨-أفضل الأعمال وأعلاها: عبادة الله وحده، وعدم الإشراك به، وهذا هو أول باب يدخل به العبد في الإيمان.

9-الصلاة عمود الدين؛ كما بينه في آخر هذا الحديث، ولذلك جعلها بعد توحيد الله في عبادته؛ لأهميتها في صلاح العبد.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۹۹۹)، وابن ماجه (۷۷)، وأحمد (۲۱۰۷۸و۲۱۱۰و۲۱۱۳وو۲۱۱۳)، وابن حبان (۷۲۷)، والبيهقي (۱۰/ ۲۰۶) وغيهم وهو صحيح.

وهذا الحديث وإن كان موقوفًا من حديث أُبيِّ بن كعب، وابن مسعود، وحذيفة رَضَيَّالِيَّهُ عَنْهُ؛ فهو له حكم المرفوع، وخاصة أن له أصلًا مرفوعًا من حديث زيد بن ثابت رَضَيَّالِيَّهُ عَنْهُ.

• ١ - والأعمال التي تُقرب من الجنة وتباعد من النار على التوالي: الزكاة، ثم الحج؛ لأنها مع الصلاة الأركان التي يقوم عليه بناء إسلام العبد.

١١ - جواز زيادة المعلم في الإجابة لتلميذه إن علم أن فيها فائدة وإن لم يسأل عنها، ولذلك قال رسول الله على الله على أبواب الخير؟».

١٢ - أبواب الخير كثيرة، ولذلك أطلقها في الحديث ولم يحصرها، ولكنه دلَّه على أسباب ذلك، وهي:

أ- أسباب وقائية، كالصوم؛ فإنه يكسر الشهوة، ولذلك تضعف النفس عن طلب المعاصي؛ فهو حجاب في الآخرة من النار.

وهذا الكلام ثابت من وجوه كثير عن النبي عليها.

ب- أسباب علاجية: فإن وقع العبد في الخطيئة؛ فعليه المسارعة إلى
 علاج ذلك؛ فدَّله على الصدقة وقيام الليل؛ فإنها تطفئ الخطيئة؛ كما يطفئ
 الماء النار.

وهما حلية الأولياء وبلغة الأتقياء؛ كما في آيات السجدة التي تلاها رسول الله ﷺ.

١٣ - الخوف والرجاء مقرونان مع بعضها بعضًا؛ فلا ينفصلان عن بعضها، ولا يكفى أحدهما دون الآخر.

١٤ - استحباب ترك الفراش للقيام للصلاة مع ما فيها من المشقة على

النفس.

٥١ - استحباب الإنفاق مما رزق الله عباده.

17 - لا أحد يعلم ما أُخفي له من جزاء ونعيم من رب العالمين مقابل ما عمل من طاعات وعبادات.

١٧ - العباد تقرُّ أعينهم بها جزاهم الله على أعهالهم من ثواب عظيم في مقعد صدق عند مليك مقتدر.

١٨ - استحباب تمثيل المعلم لتلميذه الأمور التي يريد أن يُعلِّمها إياه
 بأشياء محسوسة له حتى يسهل فهمها بسهوله.

١٩ - أصل كل الحقائق والفضائل هو الإسلام؛ فهو قاعدة البناء.

٠٠- بما أن الإسلام هو البناء؛ فلا بد لهذا البناء من عمود يقوم عليه،

وهو: الصلاة، وبه يقوى البناء، ويزداد قوة وكمالًا، وبدونه يضعف وينهدم.

٢١ - الجهاد في سبيل الله يجعل لهذا البناء رفعة وعُلوًا، ولذلك؛ فهو من
 أفضل الأعمال وأعلاها مرتبة بعد أركان الإسلام.

٢٢ جواز الإشارة أو الأخذ بالكف للأمر الذي يريد أن ينبه عليه
 زيادة في التوكيد على بيانه، وتنبيهًا على صعوبة أمره.

٢٣ - كثرة الكلام لها مفاسد لا تحصى.

٢٤ استحباب أن يترك المرء ما لا يعنيه من الكلام؛ فإن كثرة الكلام
 تؤدى إلى السقط، ومن كثر سقطه؛ كثرت ذنوبه.

٥٧- بيان أن العبد يؤاخذ بجميع ما يقول سواء أكان جادًا فيه أو لاعبًا.

# الآفنانُالنَّدِيَّة

٢٦ جواز تأديب وتأنيب التلميذ بالدعاء عليه بأمر مشروع؛ لغفلته.
 ٢٧ الذي يكبُّ الناس في النار، ويوردهم المهالك؛ هو: ما يخرج عن هذا اللسان.

٢٨ - امتهان من يُكبُّ في النار بإلقائه على وجهه أو منخره؛ حيث إن
 هذا الوجه هو موضع التكريم من الجسم.

٢٩ - تشبيه نبويٌ يدل على البلاغة النبوية؛ حيث شبّه ما يتكلم به الإنسان بالزرع المحصود، فكما أن المنجل يقطع ولا يميز بين الرطب واليابس والجيد والرديء؛ فكذلك لسان بعض الناس يتكلم بكل نوع من الكلام حسنًا وقبيحًا، ولذلك من زرع شرًّا من قول أو عمل؛ حصد غدًا الندامة؛ نسأل الله السلامة يوم القيامة: يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم.

•٣٠ استدلال الرسول ﷺ بالقرآن، مع أن القرآن نزل عليه، ولكن القرآن هو أصل الاستدلال؛ لأنه كلام الله عز وجل مقنع لكل أحد.

٣١- التعليم يكون بالقول والفعل؛ لقوله: «أخذ بلسانه، وقال: كُفَّ عليك هذا»:

ولذلك أن المسموع قد ينسى، لكن إذا حصل الفعل رأت العين، وانطبعت الصورة في القلب بحيث لا ينسى.

٣٢- الصحابة رَضَّالِيَّهُ عَنْهُمُ لا يبقون في أنفسهم شكَّا ولا إشكالًا ولا قلقًا، بل يسألون حتى تنكشف الحقيقة ويتجلى الأمر، ولذلك قال معاذ رَضَّاليَّهُ عَنْهُ: (وإنا لمؤاخذون بها نتكلم به؟)».

# شكرالأربعينالبووية

ويستفاد من هذا المنهج السلفي فائدة تضرب لها أكباد المطي؛ وهي: أن ما لم يسأل عنه الصحابة رَضِيَاللَّهُ عَنْهُمُ ولم يفعلوه مع وجود مقتضاه في زمانهم سواء في مسائل الاعتقاد أو أبواب العبادة.. فقل لمن سأل عنه أو أحدثه: هذا بدعة ضلاله؛ إذ لو كان خيرًا لسبقونا إليه: لأنهم أحرص مناعلى العلم والعمل، وأشد خشية لله تعالى منا.

٣٣- ينبغي على من نقل الحديث أن يتحرى أقوال رسول الله على على من نقل الحديث أن يتحرى أقوال رسول الله على على الأمانة العلمية التامة في نقل الأحاديث، وحرصهم على روايتها كما سمعوها من رسول الله على .



# الحديث الثلاثون المحيث الثلاثون التلاثون التلاثون

عَن أَبِي ثَعْلَبَةَ الْخُشَنِيِّ جُرثُومِ بن نَاشِبٍ رَضَالِللَهُ عَنْهُ، عَن رَسُولِ الله عَلَيْهُ؟ قَال: «إنَّ الله تَعَالَى فَرَضَ فَرَائِضَ؛ فَلا تُضَيِّعُوهَا، وَحَدَّ حُدُودًا؛ فَلا تَعتَدُوهَا، وَحَرَّمَ أَشيَاءَ؛ رَحَمَةً لَكُم غَيرَ نِسيَانٍ؛ فَلا تَبتَهِكُوهَا، وَسَكَتَ عَن أَشيَاءَ؛ رَحَمَةً لَكُم غَيرَ نِسيَانٍ؛ فَلا تَبتَهِكُوهَا، وَسَكَتَ عَن أَشيَاءَ؛ رَحَمَةً لَكُم غَيرَ نِسيَانٍ؛ فَلا تَبتَهِكُوهَا، وَسَكَتَ عَن أَشيَاءَ؛ رَحَمَةً لَكُم غَيرَ نِسيَانٍ؛ فَلا تَبتَهُدُوا عَنهَا».

حَدِيثٌ حَسَنٌ - رَوَاهُ الدَّارَقُطنِيُّ، وَغَيرُهُ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه الدارقطني (١٨/٤)، والبيهقي (١٢/١٠-١٣) من طريق داود بن أبي هند، عن مكحول، عن أبي ثعلبة الخشني؛ قال: قال رسول الله عليه: (وذكره).

قلت: إسناده ضعيف؛ فيه علتان:

الأولى: أن مكحولًا لم يصحَّ له سماع من أبي ثعلبة رَضِّالِيَّهُ عَنْهُ.

والثانية: اختلف في رفعه ووقفه على أبي ثعلبة.

وله شاهد من حديث أبي الدرداء؛ لكنه واه بمرة لا يصلح للمتابعة، ولكن نذكره للمعرفة، وله عنه طريقان: الأولى: من طريق أصرم بن حوشب: حدثنا قرة بن خالد، عن الضحاك بن مزاحم، عن طاوس، قال: سمعت أبا الدرداء؛ يقول: سمعت رسول الله يقول: (وذكره).

قلت: أصرم بن حوشب كذاب.

الثانية: من طريق نهشل الخراساني بسنده إلى أبي الدرداء.

قلت: نهشل الخراساني كذاب -أيضًا-.

ويغني عن حديث أبي ثعلبة رَضَّالِللهُ عَنْهُ حديث أبي الدرداء رَضَّالِللهُ عَنْهُ، بلفظ: «ما أحلَّ الله في كتابه؛ فهو حلال، وما حرَّم؛ فهو حرام، وما سكت عنه؛ فهو عافية، فاقبلوا من الله العافية، فإن الله لم يكن نسيًّا»، ثم تلا هذه الأية ﴿وَمَاكَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴾ [مريم: ٢٤].

أخرجه الحاكم (٢/ ٣٧٥)، وقال: صحيح الإسناد.

ووافقه الذهبي.

قلت: وهو كما قالا.

\*منزلة الحديث:

هذا الحديث من جوامع كلمه عليه وهو يحوي أصول الدين، وليس في الأحاديث حديث واحد أجمع بانفراده لأصول الدين وفروعه منه(١).

قال عبید بن عمیر رَحِمَهُ اللّهُ: «إِن الله عز وجل أحلَّ حلالًا، وحرَّم حرامًا، وما أحلَّ فهو حلال، وما حرَّم؛ فهو حرام، وما سكت عنه فهو

<sup>(</sup>۱) انظر «جامع العلوم والحكم» (۲/ ۷۰) و «الجواهر اللؤلؤية شرح الأربعين النووية» (ص ۲۸۹)، و «الإلمام» (ص۳۷٥).

عَفْوٌ؛ فحديث أبي ثعلبة قسم فيه أحكام الله أربعة أقسام: فرائض، ومحارم، وحدود، ومسكوت عنه، وذلك يجمع أحكام الدين كلها»(١).

قال أبو بكر ابن السمعاني رَحْمَهُ اللّهُ: «من عمل بهذا الحديث، فقد حاز الثواب، وأمن من العقاب؛ لأن من أدى الفرائض واجتنب المحارم ووقف عند الحدود، وترك البحث عما غاب عنه، فقد استوفى أقسام الفضل، وأوفى حقوق الدين؛ لأن الشرائع لا تخرج عن هذه الأنواع المذكورة في هذا الحديث». وقال -أيضًا -: «هذا الحديث أصل كبير من أصول الدين وفروعه» (۱). قال ابن حجر الهيتمي رَحْمَهُ اللّهُ: «هذا الحديث من جوامع كلمه على الوجيزة البليغة؛ وذلك لتضمُّنه جميع قواعد الشرع وأحكامه وآدابه؛ إذا لحكم الشرعي إما مسكوت عنه أو متكلم به، وهو إما مأمور به وجوبًا أو ندبًا، أو الشرعي إما مسكوت عنه أو متكلم به، وهو إما مأمور به وجوبًا أو ندبًا، أو

وحكي عن أبي واثلة المزني أنه قال: «جمع رسول الله عَلَيْ الدين في أربع كلمات، ثم ذكر حديث أبي ثعلبة»(٤).

منهي عنه تحريمًا أو كراهة، أو مباح، فالواجب: حقَّه ألا يضيع، والحرام: حقَّه

ألا يقارب، والحدود - وهي الزواجر الشرعية؛ كحد الرِّدَّة والزنا والسرقة

والشرب -: حقها أن تقام على أهلها من غير محاباة و لا عدوان»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٧٠)، و «الحلية لأبي نعيم» (٣/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>Y) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٧٠).

<sup>(</sup>٣) «فتح المبين» (ص٢٠٥).

<sup>(2)</sup> ( $(7 \cdot 1)$ ) ((2)) ((2)) ((2)) ((2))

### \*راوي الحديث:

اختلف في اسمه واسم أبيه، والأشهر: أنه جرثوم بن ناشر، شهد بيعة الرضوان، وضرب له سهمه في خيبر، وغزا مع رسول الله على ونزل الشام بداريا غربي دمشق، روى عن رسول الله على وجماعة من الصحابة رَضَوَلَلَكُ عَنْهُم، وروى عنه جَمْع من التابعين، وأخرج له الجماعة، توفي رَضَوَلِللَّهُ عَنْهُ وهو ساجد سنة (٧٥هـ).

#### \* غريب الحديث:

إن الله فرض فرائض فلا تضيعوها: أوجب إيجابًا حتميًّا على عباده فرائض معلومة، كالصلوت الخمس، والزكاة، والصيام، والحج إلى غير ذلك ما لا يحصى.

فلا تضيعوها: لا تهملوها: إما بترك أو بتهاون أو ببخسها أو نقصها؛ فتضيع.

حدَّ حدودًا: أوجب واجبات ونهى عن محظورات، وحدَّدها بشروط وقيود.

فلا تعتدوها: لا تتجاوزوها؛ فالواجبات لا تتعدى، والمحرمات لا تقترب.

وحرَّم أشياء: جعل أشياء حرامًا؛ مثل: الشرك، والسحر، وقول الزور، والربا، والزنا، وأكل مال اليتيم إلى غير ذلك.

فلا تنتهكوها: فلا تقعوا فيها.

وسكت عن أشياء: لم يفرضها ولم يوجبها ولم يحرمها.

رحمة بكم: من أجل التخفيف عليكم.

من غير نسيان: فإن الله لا ينسى؛ كما قال تعالى على لسان موسى عَلَيْهِ اَلسَّلَامُ: ﴿ لَا يَضِلُ رَبِّى وَلَا يَنسَى ﴾ [طه: ٥٢]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴾ [مريم: ٦٤].

فهو تركها جَلَّجَلالهُ رحمة بالخلق، وليس نسيانًا لها.

فلا تسألو عنها: لا تبحثوا عنها.

\* موضوع الحديث:

الفرائض والمحرمات والمسكوت عنه.

# \* الشرح الإجمالي:

يخبر رسول الله عَيَالِيَّةِ أَن الله عز وجل فرض على العباد فرائض؛ فينبغي أن يحافظوا عليها صفة وزمانًا ومكانًا؛ إيهانًا واحتسابًا.

وحدَّ حدودًا هي زواجر وجوابر وكفارات؛ فلا يتجاوزوها.

وحرم أمورًا؛ كالشرك والموبقات صيانة للأمة؛ فلا يجوز أن يقترب منها العبد أو أن يقع فيها، فمن فعل ذلك؛ فقد انتهك حرمات الله.

وسكت عن أشياء؛ فلم يفرضها ولم يوجبها ولم يحرمها رحمة بالعباد، ورفعًا للحرج عنهم، وهذا الترك من غير نسيان: ﴿وَمَاكَانَرَبُّكَ نَسِيتًا ﴾ [مريم: ٦٤].

ولذلك لا يجوز تكلف السؤال عنها والتنقير؛ فإن ذلك قد يوجب مشقة

على العباد من حيث لا يعلمون.

#### \* فقه الحديث:

١ - حسن بيان رسول الله عَلَيْة حيث ساق هذا التقسيم البين الواضح
 كالشمس.

٢-هذا الحديث يدل على كمال الشريعة من جميع النواحي التي تناسب
 الأجيال على مَرِّ السنين ومختلف العصور.

٣-سهولة الإسلام ويسره؛ وأنه خال من المشقة والحرج وما لا يطاق، بل هو فرائض تؤدي، ومحرمات تترك، وعفو من الله؛ فاقبلوا من الله عفوه.

٤-لا يجوز للمسلم أن يتعدى حدود الله، ولا الغلو في الشرع.

٥-التشريع حقٌّ لله؛ فهو الذي يُحلِّل ويحرِّم، والحكم لله وحده، وهو أحكم الحاكمين.

٦-لا يجوز السؤال إلا إذا دعت إليه الحاجة.

٧-بيان رحمة الله بعباده؛ حيث سكت عن أشياء رحمة بالخلق.

٨-النهي عن تتبع الدقائق، والتنقير عن الأغلوطات: التي لم يكلف الله
 بها عباده، ولم يشرعها لهم.

٩-تنزیه الله تعالی عن النسیان و کل صفة نقص، و هذا یدل علی أن له
 صفات الکهال و نعوت الجلال.

١٠ - يدل على كمال علم الله، وأنه قد أحاط بكل شيء علمًا، فلا ينسى ما علم، ولم يُسبق علمه جهل، بل هو بكل شيء عليم أزلًا وأبدًا.

# فصل فى بعض صفات الله عز وجل

في الحديث ذكر صفتين لله عز وجل:

انتقاء النسيان عن الله.

السكوت.

وهما مما ينبغي تحرير القول فيهما:

١ - انتقاء النسيان عن الله جَلَّجَلَالُهُ.

قال شيخنا فقيه الزمان ابن العثيمين رَحْمَدُاللَّهُ في: «شرحه»:

«انتقاء النسيان عن الله عز وجل؛ لقوله «غير نسيان»، وقد جاء ذلك في القرآن الكريم؛ فقال الله عز وجل: ﴿وَمَاكَانَ رَبُّكَ نَسِيبًا ﴾ [مريم: ٦٤].

وقال موسى عليه عَلَيْهِ السَّكَامُ لفرعون لما سأله ما بال القرون الأولى: ﴿قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّى فِي كِتَنَبِّ لَّا يَضِلُّ رَبِّى وَلَا يَنسَى ﴾ [طه: ٥٦]. فإن قال قائل: ما الجواب عن قوله الله تعالى: ﴿نَسُواْ اللَّهَ فَنَسِيَهُمْ ﴾ [التوية: ٦٧]؛ فأثبت لنفسه النسيان؟

فالجواب: أن المراد: النسيان هنا نسيان الترك؛ يعني: تركوا الله؛ فتركهم. فهؤلاء تعمدوا الشرك وترك الواجب، ولم يفعلوا ذلك نسيانًا؛ إذًا: ﴿ فَسُواْ اللَّهَ ﴾ [التوبة: ٦٧]؛

أي: فتركهم.

أما النسيان الذي هو الذهول عن شيء معلوم؛ فهذا لا يمكن أن يوصف الله عز وجل به، بل يوصف به الإنسان؛ لأن الإنسان ينسى، ومع ذلك لا يؤاخذ بالنسيان؛ لأنه يقع بغير اختيار».

#### ٢ - صفة السكوت:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحْمَهُ الله في حديث سلمان عن النبي عليه الخيرام ما حرم الله في كتابه، والحرام ما حرم الله في كتابه، وما سكت عنه؛ فهو مما عفا عنه » رواه أبو داود.

وفي حديث أبي ثعلبة عن النبي عَلَيْهُ: «إن الله فرض فرائض؛ فلا تضيعوها، وحدد حدودًا؛ فلا تعتدوها، وحرم محارم؛ فلا تنتهكوها، وسكت عن أشياء رحمة لكم غير نسيان؛ فلا تسالوا عنها».

ويقول الفقهاء في دلالة والسكوت، وهو ما نطق به الشارع وهو الله ورسوله، وما سكت عنه تارة تكون دلالة السكوت أولى بالحكم من المنطوق؛ وهو مفهوم المخالفة، وتارة تخالفه وهو مفهوم المخالفة، وتارة تشبهه وهو القياس المحض.

فثبت بالسنة والاجماع: أن الله يوصف بالسكوت؛ لكن السكوت يكون تارة عن الكلام، وتارة إظهار الكلام وإعلامه؛ كما في الصحيحين عن أبي هريرة: يا رسول الله! أرأيتك سكوتك بين التكبير والقراءة ماذا تقول؟ قال أقول: «اللهم باعد بيني وبين خطاياي كما باعدت بين

## الاقنان النَّدِيَّة

المشرق والمغرب» إلى آخر الحديث.

فقد أخبر أنه ساكت وسأله: ماذا تقول؟ فأخبره: أنه يقول في حال سكوته؛ أي سكوته عن الجهر والإعلان، لكن هذان المعنيان المعروفان في السكوت لا تصح على قول من يقول: أنه متكلم كما أنه عالم؛ لا يتكلم عند خطاب عباده شيء؛ وإنها يخلق لهم إدراكًا ليسمعوا كلامه القديم، سواء قيل هو معنى مجرد، أو معنى وحروف؛ كما هو قول ابن كلاب والإشعري، ومن قال بذلك من الفقهاء وأهل الحديث والصوفية والحنبلية وغيرهم.

فه ولاء إما أن يمنعوا السكوت وهو المشهور من قولهم، أو يطلقوا لفظه ويفسروه بعدم خلق إدراك للخلق يسمعون به الكلام القديم، والنصوص تبهرهم؛ مثل: قوله: "إذا تكلم الله بالوحي سمع أهل السماء كجر السلسلة على الصفا»(١).

وقول النبي على لما صلى بهم صلاة الصبح بالحديبية: «أتدرون ماذا قال ربكم الليلة؟»(٢)، وتكليمه لموسى ونداؤه له كما دل عليه الكتاب والسنة، وعلى قولهم يجوز: أن يسمع كل أحد الكلام الذي سمعه موسى.

ثم من تفلسف منهم؛ كالغزالي في «مشكاة الأنوار» وَجَدَهُ يجوز مثل ذلك لأهل الصفاء، والرياضة؛ وهو ما يتنزل على قلوبهم من الإلهامات،

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٧٣٨) من حديث عبد الله بن مسعود رَضِحَالِللَّهُ عَنْهُ، وهو صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٨٤٦)، ومسلم (٧١) من حديث زيد بن خالد الجهني رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ.

# شكرالأربعينالبووية

كقول النبي ﷺ: «أنه قد كان في الأمم قبلكم محدثون»(١)، وقول أبي الدرداء وعبادة بن الصامت: «رؤيا المؤمن كلام تكلم به الرب عنده في منامه»(٢).

فيجعلون «الإيحاء» و «والإلهام» الذي يحصل في اليقظة والمنام، مثل سماع موسى كلام الله سواء لا فرق بينها؛ إلا أن موسى قصد بذلك الخطاب وغيره سمع ما خوطب به غيره.

ثم عند «التحقيق» يرجعون إلى محض الفلسفة؛ في انه لا فرق بين موسى وغيره بحال كما أن هؤلاء المتأولة المتفلسفة يجعلون خلع «النعلين» إشارة إلى ترك العالمين، و «الطور» عبارة عن العقل الفعال، ونحو ذلك من تأويلات الفلاسفة الصائبة، ومن حذا حذوهم من القرامطة والباطنية، وأصحاب «رسائل إخوان الصفا» ونحوهم»(٣).

وسئل شيخنا ابن عثيمين رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «فضيلة الشيخ، جاء في الحديث: «وسكت عن أشياء رحمة بكم» فهل يوصف الله بالسكوت؟

الجواب: من الذي قال هذا الكلام؟

السائل: قال النبي عَلَيْكِيَّ.

الشيخ: فإذا كان الرسول؛ قال: «وسكت عن أشياء» فهل يمكن أن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤٦٩) من حديث أبي هريرة رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُ، ومسلم (٢٣٩٨) من حديث عائشة رَضِّوَاللَّهُ عَنْهَا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبي عاصم في «السنة» (٤٨٦و ٤٨٦)، والطبراني في «الكبير» (٧/ ١٧٤-مجمع الزوائد)، والضياء المقدسي في «المختارة» (ق7 / ١) وهو حديث ضعيف؛ كما فصَّل ذلك شيخنا الإمام الألباني رَحِمَهُ ٱللَّهُ في «ظلال الجنة» (١ / ٢١٣-٢١٤).

<sup>(</sup>۳) «مجموع الفتاوى» (٦/ ١٧٨ - ١٨١)

أحدًا يسأل: هل يجوز أن نقول: إن الله يسكت؟

لا يجوزيا أخي.

السائل: إذًا لا يوصف بالسكوت.

الشيخ: يوصف.

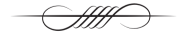
السائل: يوصف يا شيخ؟

الشيخ: نعم على ظاهره: «سكت عن أشياء رحمة بكم».

وبالمناسبة هذه أود من إخواني طلبة العلم ألا يتعمقوا فيها يتعلق بالصفات: يأخذ الأحاديث والقرآن على ظاهره ولا يسأل؛ لأن ما يتعلق بصفة الله من دين الله، فإذا كان الصحابة لم يسألوا عنها؛ فليسعنا من وسعهم (١) أ.ه.

قال أبو أسامة الهلالي -كان الله له-:

وصفة السكوت من الصفات الاختيارية المتعلقة بالمشيئة، وإثباتها في حقّ الله عز وجل على قاعدة أهل السنة والجماعة في ذلك: ﴿لَيْسَكِمْ تَلِهِ عِنْقَ أَوْهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].



<sup>(</sup>۱) «لقاء الباب المفتوح» (۲۹/ ۱۳۲)

# الحديث **الحادي والثلاثون** المحادي الثلاثون المرابعة المر

عَن أَبِي العَبَّاسِ سَهلِ بنِ سَعدِ السَّاعِدِيّ رَضِّ اللَّهُ عَنهُ ؛ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ عَلَى عَمَلٍ إِذَا عَمِلتُهُ ؛ أَحَبَّنِي إِلَى النَّبِيِّ عَلَى عَمَلٍ إِذَا عَمِلتُهُ ؛ أَحَبَّنِي النَّه ، وَأَحَبَّنِي النَّاسُ ؛ فَقَالَ: «ازهَد في الدُّنيَا: يُحِبُّك الله ، وَازهَد فيها عِندَ النَّاسُ ». النَّاسُ ».

حديث حسن - رَوَاهُ ابنُ مَاجَه، وَغَيرُهُ بِأَسَانِيدَ حَسَنَةً.

### \* توثيق الحديث:

ضعيف - أخرجه ابن ماجه (٢٠١٤)، والحاكم (٤/٣١٣)، وأبو نعيم في «الحلية» (٣/٢٥٢-٢٥٣،٧)، و«أخبار أصبهان» (٢/٤٤٦-٥٤٢)، والقضاعي في «مسند الشهاب» (١/٣٧٣)، والطبراني في «الكبير» (٢٤٩٥)، وابن الجوزي في «العلل المتناهية» (١٣٥٢)، والعقيلي في «الضعفاء» (٢/١٠)، وابن حبان في «روضة العقلاء» (ص١٤١)، من طرق عن خالد بن عمرو القرشي، عن سفيان الثوري، عن أبي حازم عنه به.

قال الحاكم: «صحيح الإسناد».

وردَّه الذهبي بقوله: «خالد وضاع».

وقال العقيلي: «وليس له في حديث الثوري أصل، وقد تابعه محمد بن كثير الصنعاني، ولعله أخذه عنه ودلَّسه؛ لأن المشهور به خالد هذا».

قلت: وهذه المتابعة أخرجها: الخلعي في «الفوائد» (١/٦٧/١٨)، والبغوي في «الكامل» (٣/ ٢٠٨)، وابن عدي في «الكامل» (٣/ ٢٠٨). قال ابن عدي: «ولا أدري ما أقول في رواية ابن كثير عن الثوري لهذا الحديث، فإن ابن كثير ثقة، وهذا الحديث عن الثوري منكر».

قلت: وقول ابن عدي في ابن كثير: «ثقة»؛ فيه نظر؛ لأنه الصنعاني -كا ذكره العقيلي والخطيب، وهو ضعيف مدلس. قال ابن أبي حاتم في «علل الحديث» (٢/ ١٠٧): «سألت أبي عن حديث رواه علي بن ميمون الرقي، عن محمد بن كثير، عن سفيان (فذكره)؟ فقال أبي: هذا حديث باطل؛ يعنى: بهذا الإسناد».

وتابعه -أيضًا- أبو قتادة، قال: ثنا سفيان به.

أخرجه محمد بن عبد الواحد المقدسي في «المنتقى من حديث أبي على الأوقى) (٣/٢).

قلت: أبو قتادة -وهو عبد الله بن واقد الحراني- متروك، وكان يدلس، فلا تفيد هذه المتابعة شيئًا، ولعله تلقاه من خالد بن عمرو، ثم دلَّسه؛ كم قال العقيلي في متابعة ابن كثير.

فتبين بهذا أن مدار الحديث على خالد بن عمرو، وهو وضاع -كما سبق في كلام الذهبي رَحِمَهُ ألله أ-، ومثله لا يقبل حديثه إلا على

جهة التحذير والتعجب.

ثم قال ابن عدي: «وقد روي عن زافر، عن محمد بن عيينة، أخو سفيان بن عيينة، عن أبي حازم، عن سهل.

وروي -أيضًا- من حديث زافر عن محمد بن عيينة، عن أبي حازم، عن ابن عمر».

قلت: هكذا ذكره معلقًا، وفيه علل:

الأولى: زافر -وهو ابن سليان-؛ فإنه صدوق كثير الأوهام، ونحوه محمد بن عيينة، فإنه صدوق له أوهام.

الثانية: الاضطراب؛ فقد جعله أحدهما من مسند سهل تارة؛ وأخرى من مسند ابن عمر.

وأخرجه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٣/ ١٦٢/٢)، من حديث ابن عمر، ولكن إسناده ساقط بمرة؛ لأن فيه أحمد بن المغلس، وهو متروك؛ كما في «لسان الميزان» (١/ ٢٨)، وذكر هذا الحديث في ترجمته (١/ ٢٧٢)؛ فقال: «ومن مناكيره: روايته عن بشر الحافي، عن إسماعيل بن أبي أويس، عن مالك، عن نافع، عن ابن عمر رَضَوَاللَّهُ عَنْهُا رفعه: «ازهد في الدنيا يجبك الله...» الحديث.

رواه ابن عساكر في «تاريخه» عن الدينوري عن القزويني: حدثنا يوسف بن عمر القواس، عن محمد بن أحمد الحسن: ثنا أحمد بن المغلس: (فذكر قصة هذا فيها)، وهذا الحديث بهذا الإسناد باطل؛

وإنها يعرف من حديث سهل بن سعد الساعدي بإسناد ضعيفذكرته في غير هذا المكان».

قلت: وقد خفي أمر أمر ابن المغلس على شيخنا؛ كما في «الصحيحة» (٢/ ٦٦٣).

وللحديث شاهد مرسل بلفظ: «ازهد في الدنيا يحبك الله، وأما الناس؛ فانبذ إليهم هذا؛ فيحبوك».

أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٨/ ١٤): حدثنا أبو القاسم زيد بن علي بن أبي بلال القمري: ثنا أبو أحمد بن محمد بن أحمد الهمداني بالكوفة: ثنا أبو حفص عمر بن إبراهيم المستملي: ثنا أبو عبيدة بن أبي السفر: ثنا الحسن بن الربيع: ثنا المفضل بن يونس: ثنا إبراهيم بن أدهم، عن منصور، عن مجاهد عن أنس: أن رجلًا أتى النبي على عمل إذا أنا عملته أحبني الله وأحبني الله وأحبني الناس؟ فقال له على: (وذكره).

وقال: «ذكر أنس في هذا الحديث وهم من عمر أو أبي أحمد، فقد رواه الأثبات عن الحسن بن الربيع، فلم يجاوز فيه مجاهد»، ثم ساقه بإسناد إلى مجاهد.

وقال: «قال الحسن: قال المؤمل: لم يسند لنا إبراهيم بن أدهم حديثًا غير هذا».

ورواه طالوت عن إبراهيم، فلم يجاوز به إبراهيم، وقال: «فانظر ما كان

في يديك من هذا الحطام؛ فانبذه إليهم؛ فإنهم سيحبونك».

وهو من حديث منصور ومجاهد عزيز، مشهوره ما رواه سفيان الثوري، عن أبي حازم، عن سهل بن سعد.

وقال ابن رجب في «جامع العوم والحكم» (ص٢٥٣): «وقد روى هذا الحديث من وجه آخر مرسلًا: أخرجه أبو سليان بن الزبير الدمشقي في «مسند إبراهيم بن أدهم» قد جمعه من رواية معاوية بن حفص، عن إبراهيم بن أدهم، عن منصور، عن ربعي بن خراش: (وذكره) ».

وأخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب «ذم الدنيا» من رواية علي بن بكار، عن إبراهيم (وذكره)، ولم يذكر في إسناده منصورًا ولا ربعيًّا.

قلت: بهذا يتبين أن هذا المرسل ضعيف؛ لأن فيه اضطرابًا واضحًا.

والخلاصة: أن طرق هذا الحديث وشواهده لا ترقى إلى تحسين الحديث، فضلًا عن أن يصحح؛ لأنها شديدة الضعف.

ولهذا ضعفه ابن حجر وغيره من أهل العلم، والله أعلم.

\* منزلة الحديث:

قال ابن رجب رَحِمَهُ اللَّهُ: «قد اشتمل هذا الحديث على وصيتين: إحداهما: الزهد في الدنيا؛ وأنه مقتضى لمحبة الله عز وجل.

والثانية: الزهد فيها في أيدى الناس؛ فإنه مقتضى لمحبة الناس»(١١).

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۲/ ۹۰).

### \* رواي الحديث:

هو سهل بن سعد بن مالك بن خالد الساعدي الأنصاري، صحابي جليل ابن صحابي، ومن مشاهير الصحابة رَضَيَّالِلَّهُ عَنَّهُمُّ، غيَّر النبي السمه، وكان حزنًا؛ فساه: سهلًا.

روى له الجهاعة.

وهو آخر من مات من الصحابة رَضَالِلَّهُ عَنْهُا في المدينة النبوية (٩١هـ).

\* غريب الحديث:

دلَّني على عمل إذا عملته أحبني الله وأحبي الناس: أرشدني إلى عمل صالح ثمرته: حبُّ الله جَلَّجَلَالُهُ وحبُّ الناس.

ازهد في الدنيا: اترك من الدنيا ما لا ينفعك في الآخرة.

ازهد فيها عند الناس: لا تطلب من الناس شيئًا، ولا تتشوَّق إليه، ولا تستشرف له، وكن أبعد الناس عن ذلك.

# \* موضوع الحديث:

الزهد في الدنيا.

## \* الشرح الإجمالي:

جاء رجل إلى النبي عَلَيْهُ صاحب هِمّة عالية ونفس أبيّة وطلب من رسول الله عَلَيْهُ: أن يرشده إلى عمل صالح؛ إذا عمله أحبّه الله وأحبّه الناس.

فأرشده رسول الله عَلَيْ إلى ترك فضول الدنيا، وعدم التنافس على زهرتها، بل يأخذ منها ما احتاج إليه في دينه ودنياه؛ فإذا فعل ذلك أحبَّه الله.

## شكر الأربعين البووية

وأرشده -أيضًا- إلى ترك النظر إلى ما في أيدي الناس، وعدم حسدهم على فضل آتاهم الله إياه؛ لأن الناس إذا سألهم الإنسان ما في أيديهم غضبوا واستثقلوه وكرهوه، فإذا كان بعيدًا عن ذلك؛ فإنهم يحبونه، ويطلبونه، ويتقربون إليه.

#### \* فقه الحديث:

١ - حرص الصحابة رَضَاً اللهُ عَنْ هُمُ على معرفة ما يقربهم من الله، وينفعهم في الناس؛ لتستقيم حياتهم معهم، وهو باب جمع خيري الدنيا والآخرة.

٢- من تقلل من الدنيا، وتطلع إلى ما عند الله، واشتاق إلى لقائه؛ أحبه الله؛ لأن من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه.

٣-عدم التطلع إلى ما في أيدي الناس مدعاة لمحبة الناس للداعي؛
 ولذلك كان الرسل عليهم الصلاة والسلام جميعًا لا يسألون الناس أجرًا.

٤ - الإنسان بفطرته يرغب أن يحبَّه الله، ويحبَّه الناس.

٥-الطمع في الدنيا والتعلَّق بها سبب لمقت الله للعبد، والطمع فيها عند الناس والترقب له يوجب بغض الناس للإنسان.

٦-الحديث في ترغيب في الدار الآخرة؛ لأن الدنيا والآخرة ضرتان؛
 فمن ترك الدنيا: رغب في الآخرة.



# الحديث **الثاني والثلاثون** المجاهزة المحادثة الم

عَن أَبِي سَعِيدٍ سَعِدِ بِنِ مَالِكِ بِنِ سِنَانٍ الخُدرِيِّ رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ وَ اللَّهُ عَلَهُ: أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْهُ وَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْهُ وَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْكُ وَلِي اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَى الللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عِلَيْهُ وَاللّهُ عِلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالِكُ عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلّا عَلَا عَلّا عَلَا عَلَا عَلّا عَلّا عَلَا عَلّا

حَدِيثٌ حَسَنٌ - رَوَاهُ ابنُ مَاجَه، وَالدَّارَقُطنِيّ، وَغَيرُهُمَا مُسنَدًا.

وَرَوَاهُ مَالِكٌ فِي «الْمُوطَّأَ» مُرسَلًا، عَن عَمرِو بنِ يَحيَى، عَن أَبِيهِ، عَن النَّبِيِّ، وَالنَّبِيِّ عَيْنِهُ، فَأَسقَطَ أَبَا سَعِيدِ رَضِوُلَتَهُ عَنْهُ.

وَلَهُ طُرُقٌ يُقَوِّي بَعضُهَا بَعضًا.

#### \* توثيق الحديث:

صحيح لغيره - أخرجه مالك (٢/ ٧٤٥) عن عمرو بن يحيى المازني عن أبيه مرسلًا.

قلت: وهذا سند صحيح مرسل.

وروي موصولًا عن أبي سعيد الخدري رَضِيَالِلَّهُ عَنْهُ:

أخرجه الحاكم (٢/ ٥٧-٥٨)، والبيهقي (٦/ ٦٩-٧٠)، والدارقطني (٢/ ٢٩-٧٠)، والدارقطني (٢/ ٢٩) من طريق عبد العزيز بن محمد الدراوردي، عن عمرو بن يحيى المازني، عن أبيه، عن أبي سعيد به.

# شكرالأربعينالبووية

والدراوردي -وإن كان ثقة من رجال مسلم-؛ فإن فيه كلامًا يسيرًا من قبل حفظه، فلا تقبل مخالفته لمالك، وهو جبل في الحفظ.

ولذلك؛ فالصواب الإرسال.

والحديث حسنه الحافظ ابن رجب في «جامع العلوم والحكم»، وشيخ الإسلام ابن تيمية في «الفتاوى» (٣/ ٢٦٢).

واحتج به الإمام مالك، وجزم بنسبته إلى رسول الله ﷺ في «الموطأ» (٨٠٥/٢).

وله شواهد عن جماعة من الصحابة؛ منهم: عبادة بن الصامت، وعبد الله بن عباس، وأبي هريرة، وجابر بن عبد الله، وثعلبة بن أبي مالك القرظي، وأبي لبابة، وعائشة رَضَيَاللَّهُ عَنْهُمْ.

وقد أوعب شيخنا حافظ الوقت وشامة الشام وحسنة الأيام الإمام الألباني رَحِمَهُ الله في تخريجها، وبيان درجاتها في «إرواء الغليل» (٨٩٦)، و«السلسلة الصحيحة» (٢٥٠).

وانظر تعليقي على «الموطأ» (٣/ ٥٧٢-٥٧٣).

#### \*منزلة الحديث:

هـذا الحديث عـدَّه أبو داود من الأحاديث التي عليها مـدار الفقه؛ إذ يحتوي عـلى تحريم سـائر أنـواع الـضرر: ماقـلَّ منها، ومـا كثر بلفـظ وجيز بليغ (١).

<sup>(</sup>١) انظر: «سير أعلام النبلاء» (٣/ ١٦٨)، و «البداية والنهاية» (٩/ ٤)، و «الإصابة» (٢/ ٣٥)، و «الإلمام» (ص١٤٤).

\* راوى الحديث:

هو أبو سعيد سعد بن مالك بن سنان الأنصاري الخزرجي، مشهور بكنيته.

هو وأبوه صحابيان، وكان مفتي المدينة من فقهاء الصحابة، وعلمائهم، ونجبائهم، وفضلائهم.

قُتِلَ أبوه يوم أحد ولم يشهدها؛ لأنه كان صغيرًا، وأول المشاهد التي حضرها الخندق، وبيعة الرضوان، وغزا مع رسول الله على اثنى عشر غزوة. وأَكْثَرَ من الرواية عن رسول الله على فقد روى (١١٧٠) حديثًا.

روى عنه الخلفاء، وكبار الصحابة، وخلق كثير من التابعين.

وأخرج له الشيخان، وأصحاب السنن.

وفي سنة وفاته اختلاف، والأشهر: أنه رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ توفي سنة (٧٤هـ)، ودفن بالبقيع.

\* غريب الحديث:

لاضرر: الضرر منفي شرعًا.

ولا ضرار: ولا مضارة.

\* موضوع الحديث:

تحريم الضرر والضرار.

\* الشرح الإجمالي:

يخبر الرسول عليه أن الشرع المبين نفي الضرر والضرار، وقد فرق العلماء

بينهم من وجوه:

١ -أن الضرر يحصل بلا قصد.

وأن الضرار يحصل بقصد.

٢-أن الضرار أشد من الضرر.

٣-الضرر: أن يدخل على غيره ضررًا بها ينتفع هو به.

والضرار يدخل على غيره ضررًا بلا منفعة له.

٤ - الضرر: أن يضرَّ به من لا يضرُّه.

والضرار: أن يضرَّ بمن قد أضرَّ به على وجه غير جائز.

وبكل حال؛ فالنبي عَيَالَةً إنها نفى الضرر والضرار بغير حقٍّ، فأما إدخال الضرر على أحد يستحقه:

إما لكونه تعدَّى حدود الله؛ فيعاقب بقدر جريمته.

أو كونه ظلم نفسه وغيره؛ فيطلب المظلوم مقابلته بالعدل.

فهذا غير مراد قطعًا، وإنها المراد: إلحاق الضرر بغير حقِّ، وهذا على نوعين:

أحدهما: ألا يكون في ذلك غرض سوى الضرر بذلك الغير، فهذا لا ريب في قبحه وتحرمه.

النوع الثاني: أن يكون له غرض آخر صحيح؛ مثل: أن يتصرف في ملكه بها فيه مصلحة له، فيتعدى ذلك إلى ضرر غير، أو يمنع غيره من الانتفاع بملكه توفيرًا، فيتضرر الممنوع بذلك.

#### \* فقه الحديث:

١ - الشريعة الإسلامية رفعت الحرج بكل وجوه وأقسامه.

٢-الإضرار بالآخرين حرام بجميع صوره وأشكاله، ويدل على ذلك:
 أن النهي عن الضرر أُطلق ولم يقيَّد.

٣-من مقاصد الحديث: منع الضرر والإضرار قبل وقوعه، ورفعه إذا
 قع.

٤- يحرر العبد من الأثرة، والتي تكون غالبًا على حساب غيره من الناس.

٥-ينبغي على العبد مراعاة غيره من الخلق، واعتبار شئونهم واحترامها.

٦-يزرع المودة والرحمة والمحبة بين المسلمين، ويُعزِّز روابط الأخوة
 الإيهانية؛ لأنه يلغي الضرر والضرار.

٧-الحديث قاعدة كلية في رفع الحرج وتحريم الضرر؛ فكل ما فيه ضرر أو إضرار؛ فهو حرام شرعًا.

٨-الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لم يكلف عباده فعل ما يضرهم ألبتة؛ لأن ما يأمرهم
 به عين صلاح دينهم ودنياهم، وما نهاهم عنه عين فساد دينهم ودنياهم.

9-إذا كانت الشعائر تلحق الضرر بالعبد؛ فإنها تسقط عنه بحسب حاله؛ مثل إسقاط الطهارة عن المريض: ﴿مَايُرِيدُٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ ﴾ [المائدة: ٦].

وإسقاط الصيام عن المريض والمسافر؛ فقال: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسُرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسُرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

## شَكْرُحِ الأَرْبِعَيْنِ النَّوَوَيَّة

وهذا يمكن مراجعته في باب الرخص.

• ١ - ويدخل في هذا الباب: أن من عليه دَين لا يطالب مع إعسار، بل ينظر إلى حال يساره؛ قال تعالى: ﴿وَإِنكَانَذُوعُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ ﴾ ينظر إلى حال يساره؛ قال تعالى: ﴿وَإِنكَانَدُوعُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ ﴾ [البقرة: ٢٨٠].

١١ - من القواعد الفقهية المستنبطة من هذا الحديث:

أ- الضرر والضرار يجب رفعهما وعقوبة قاصد الضرار.

ب- الضرريزال.

ت- الضرر يدفع بقدر الإمكان.

ث- الضرر يزال بالضرر الأخف.

ج- الضرر لا يزال بمثله.

ح- يتحمل الضرر الخاص الضرر العام.



# الحديث **الثالث والثلاثون** المحديث

عَن ابنِ عَبَّاسٍ رَضَّالِكُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ؛ قَالَ: «لَو يُعطَى النَّاسُ بِدَعوَاهُم؛ لَادَّعَى رِجَالٌ أَموَالَ قَومٍ وَدِمَاءَهُم، لَكِنَّ البَيِّنَةَ عَلَى اللَّاعِي، وَاليَمِينَ عَلَى مَن أَنكَرَ».

حَدِيثٌ حَسَنٌ - رَوَاهُ البَيهَقِيُّ وَغَيرُهُ هَكَذَا.

وَبَعضُهُ فِي «الصَّحِيحَينِ».

#### \* توثيق الحديث:

صحيح - أخرجه البيهقي (١٠/ ٢٥٢) بهذا اللفظ من طريق ابن جريج وعثمان بن الأسود، عن ابن أبي مليكة؛ قال: كنت قاضيًا لابن الزبير على الطائف، (فذكر قصة المرأتين)؛ فكتب إليَّ ابن عباس: أن رسول الله عليه قال: (فذكره بتمامه).

أخرجه النسائي (٨/ ٢٤٨)، وأحمد (١/ ٣٤٣، ٣٥٦،٣٦٣)، والبيهقي (١٠/ ٢٥٢) من طرق عن نافع به.

قلت: وإسنادهما صحيح على شرط الشيخين.

وأصله عند البخاري (٤٥٥٢)، ومسلم (١٧١١) من حديث ابن

#### شكرالأربعينالبووية

عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُا عن النَّبِيِّ عَلَيْهُ؛ قال: «لَو يُعطَى النَّاسُ بِدَعوَاهُم لَادَّعَى نَاسٌ وَذِمَاءَ رِجَالٍ وأَموَالهُم، ولَكِنَّ اليَمِينَ عَلَى المُدَّعِي عَلَيه».

#### \* منزلة الحديث:

وهذا الحديث من أجل الأحاديث وأرفعها، وأقوى الحجج وأنفعها، وقاعدة عظيمة من القواعد الشريفة المطهرة، وأصل أحكام الإسلام المحررة، وأعظم مرجع عند الخصام، وأكرم مستمسك لقضاء الإسلام، وقيل: إنه فصل الخطاب الذي أوتيه داود عليه السلام(١٠).

وقال النووي رَحِمَهُ اللَّهُ: «وهذا الحديث قاعدة كبيرة من قواعد أحكام الشرع؛ ففيه أنه لا يقبل قول إنسان فيها يدعيه بمجرد دعواه، بل يحتاج إلى بينة، أو تصديق المدَّعي عليه؛ فإن طلب يمين المدعي عليه؛ فله ذلك»(٢).

وقال ابن دقيق العيد رَحِمَهُ اللَّهُ: «وهذا الحديث أصل من أصول الأحكام، وأعظم مرجع عن التنازع والخصام، ويقتضي أن لا يحكم لأحد بدعواه»(٣).

وقال -أيضًا-: «هذا الحديث قاعدة عظيمة من قواعد الدين الذي ينبني أحكامه على الحقائق، وإذا فقد الدليل فلا بد من اليمين، وهو فصل الخطاب»(٤).

<sup>(</sup>۱) « الفتوحات الربانية» (٧/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>۲) «شرح مسلم» (۶/ ۱۲).

<sup>(</sup>٣) «شرح الأربعين » (ص٩٩)، وانظر «المفهم شرح مسلم» (٥/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٤) «الإلمام» (ص٥٥).

## الأفنان النَّدِيَّة

#### \* راوى الحديث:

تقدمت ترجمة عبد الله بن عباس رَضَالِنَّهُ عَنْهُا في الحديث التاسع عشر.

#### \* غريب الحديث:

لو يعطى الناس بدعواهم: أي: بها يدعونه على غيرهم: إثباتًا أو نفيًا.

لادعى رِجال أموال قوم ودماءهم: لولا اليمين والشهود والبينة؛ لقام رجال

لا يخافون الله واستباحوا أموال قوم ودماءهم وأعراضهم بالكذب والزور. البينة على المدعى: أي: يستحق بها ما ادعاه؛ لأنها واجبة يؤخذ بها.

اليمين على المدعي عليه: يبرأبها؛ لأنها واجبة عليه يؤخذ بها على

كل حال.

## \* موضوع الحديث:

ميزان القضاء بين الناس في الأموال والدماء.

#### \* الشرح الإجمالي:

يخبر الرسول على عن أحوال كثير من الناس، وأنهم لو تُركوا على مرادهم؛ لاستباحوا أموال العباد ودماءهم.

لكن الشرع حسم هذه القضية وردع ذوي الشرور والأهواء، فأوجب على المُدَّعي أمرًا على أخيه المسلم: أن يأتي بالبينة الظاهرة، والدليل الواضح، والبرهان الجلي، فإن جاء بها؛ فقد استحق ما ادَّعاه، وإن قصَّر؛ فوجب اليمين على المدعى عليه؛ ليدرأ عن ماله ودمه وعرضه الشبهة، وبه يعصم ماله ودمه وعرضه. قال ابن المنذر في «الإجماع»: «أجمع أهل العلم على أن البينة على

المدعى، واليمين على المدعى عليه».

#### \* فقه الحديث:

١ - حرص الشريعة الغراء على حفظ أموال الناس ودمائهم.

٢-من وجب عليه اليمين، وقال: لا أحلف؛ فإنه يقضى عليه
 بالنكول؛ فيحكم عليه بها ادعاه خصمه.

٣-أحكام الشريعة الإسلامية معلَّلة؛ فالبينة قررتها الشريعة حتى لا يدعى رجالٌ دماء رجال وأموالهم.

٤ - الله حكيم بعباده خبير بهم؛ شرع لهم من الأحكام ما يناسبهم،
 ويتناسب مع أحوالهم.

٥-يوجد بين الناس من لا تقوى عنده؛ فيدعي دماء أناس وأموالهم.

٦-يربي الحديث العبد على وجوب التثبت في كل شئونه.

٧-كل دعوى لا دليل عليها لا تقبل.

٨-الأصل في الإنسان المسلم البراءة من كل تهمة ونقيصة حتى
 تثبت بالبينة والدليل، وهذا بعكس ما تقرره القوانين الوضعية في كثير
 من أحكامها: أن المدعى عليه متهم حتى تثبت براءته.

٩-الشرع يربي العباد على تعظيم الله ومراقبته؛ ولذلك اكتفى من
 الله عليه بمجرد اليمين؛ فالأصل في المسلم أن يعظم الله والحلف به.

١٠ - الحديث أصل في باب القضاء.



# الحديث **الرابع والثلاثون** المستحيّم

عَن أَبِي سَعِيدٍ الخُدرِيِّ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ؛ قال: سَمِعت رَسُولَ الله عَلَيْ يَقُولُ: «مَن رَأَى مِنكُم مُنكَرًا؛ فَلَيْغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِن لَم يَستَطِع؛ فَبِلِسَانِهِ، وَذَلِكَ أَضعَفُ الإِيهَانِ».

رَوَاهُ مُسلِمٌ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه مسلم (٤٩).

\* منزلة الحديث:

هذ الحديث أصل في تغيير المنكر، ولذلك عدَّه أهل العلم من الأحاديث التي عليها مدار الدين؛ حتى قيل: أنه شطر الشريعة، بل قيل: إنه الإسلام كلُّه؛ لأن الإسلام: إما معروف يجب الأمر به، أو منكر يجب النهي عنه.

قال النووي: «هو من أعظم قواعد الإسلام»(١١).

وقال القاضي عياض: «هذا الحديث أصل في صفة التغير »(٢).

<sup>(</sup>۱) «شرح صحيح مسلم» (۲/ ۲٤).

<sup>(</sup>٢) «فيض القدير» (٦/ ١٦٩).

\* راوي الحديث:

تقدمت ترجمة أبي سعيد الخدري رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُ في الحديث الثاني والثلاثين.

\* غريب الحديث:

رأى: علم.

منكم: من المسلمين المكلفين القادرين.

منكرًا: شيئًا حرمه الله؛ فعلًا أو قولًا، ولو كان صغيرًا، سواء كانت رؤيته بصرية أم علمية.

فليغيره: يحوله إلى معروف أو يقلله.

فإن لم يستطع: بأن خاف على نفسه أو كان أخرس.

أضعف الإيهان: أقلُّه ثمرة.

\* موضوع الحديث:

وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وبيان مراتبه.

\* الشرح الإجمالي:

الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من خصائص هذه الأمة الإسلامية المختارة، وهو صهام أمان الحياة، وضهان سعادة للفرد والمجتمع، به يهيًا المجتمع الصالح الذي تنمو فيه الفضائل، وتختفي المنكرات والرذائل، وتتربى في كنفه أجيال مسلمة.

وهـو سرُّ أفضليـة هـذه الأمـة المرحومـة؛ كـما في قولـه تعـالى: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعُرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ۗ ﴾ [آل عمـران: ١١٠].

#### الافنان النَّدِيَّة

ولذلك أوجب الشرع على كلِّ من رأى منكرًا بعينه أو علم به: أن ينكره، ولكن هذا الوجوب بحسب القدرة والوسع والطاقة.

المرتبة الأولى: التغيير باليد، وهذا خاص بمن كان له قدرة اليد؛ كالإمام أو نوابه أو الرجل في بيته، ومن له ولاية شرعية عليهم، وذلك بمنعه مطلقًا، أو بتحويله إلى مباح، أو تقليله وتحجيمه، ودفع ضرره وشرِّه.

المرتبة الثانية: التغيير باللسان، وذلك بأن يُبيِّن للفاعل أنَّ ما يقوم به حرام ومنكر يغضب الله، وأن يذكِّره بقوله: اتق الله أو اتركه أو ما شابه ذاك، ويدخل في ذلك بيان مضار المعاصي وآثار الذنوب؛ لإن ذلك تغييرٌ للمنكر باللسان.

المرتبة الثالثة: التغيير بالقلب؛ فهو فرض على كلِّ مسلم في كلِّ حال؛ وهو: أن يعلم الله من قلبه أنه كاره للمنكر سواء شهده أو علمه، فإن من شهد خطيئة؛ فكرهها بقلبه، كان كمن لم يشهدها إذا عجز عن إنكارها بيده أو بلسانه.

وهذه المرتبة أضعف الإيمان كونه لا يستطيع أن يغير المنكر إلا بقلبه.

#### \* فقه الحديث:

١ - وجوب تغيير المنكر بكل وسيلة ممكنة، وهو على درجات.

٢-الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مسؤولية كل فرد من الأمة
 الإسلامية، وكل بحسبه.

٣-فيه بيان مراتب تغيير المنكر؛ وهي:

## شئح الأربعين البَّوويَة

أ- الإنكار باليد واللسان؛ فإنها يجب بحسب القدرة والطاقة.

ب- الإنكار بالقلب فرض على كلِّ مسلم في كلِّ حال، فإنه إن لم ينكر
 قلبه المنكر؛ دلَّ على ذهاب الإيهان منه.

٤ - فيه دليل على أن أعمال القلوب واللسان والجوارح تدخل في الإيمان، ٥ - فيه تعريف شامل للإيمان؛ وأنه: إقرار بالجنان، ونطق باللسان، وعمل بالأركان، يزيد بطاعة الرحمن، وينقص بطاعة الشيطان.

٦-يسر الشريعة الإسلامية حيث رتبت هذه الواجبات حسب القدرة.
 ٧-المؤمنون منهم القوي ومنهم الضعيف؛ والقوي أحبُّ إلى الله من الضعيف، وفي كلِّ خير.

٨-فيه حض على الدعوة إلى الله في المساجد والأماكن العامة؛ فيبين
 للناس الخير، ويحذرهم من الشرِّ، ويأمرهم وينهاهم، ويرغبهم ويرهبهم.

9-يربي المسلم على تحمل المسؤولية، فهو يعنيه أمر غيره، ويحرضه على سلامة مجتمعه من الذنوب والمعاصي، ولذلك قال: «من رأى منكم منكرًا؛ فليغيره».

١٠ يربي المسلم على المبادرة الفاعلة؛ فيصلح الأخطاء، ويصحح العيوب، ويغير المنكر، ولا يقف حائرًا مكتوف اليدين كأن الأمر لا يعنيه.

١١- من لم يستطيع أمرًا؛ فليجاوزه إلى ما يستطيع.

17 - المنكر الذي يغير هو المنكر الظاهر، أما ما كان مستورًا أو خفيًا؛ فلا يبحث عنه، ولذلك لا يجوز التنصت على المكالمات الهاتفية، أو التتبع للعورات، فمن تتبع عورة امرئ مسلم تتبع الله عورته، وفضحه في عقر داره.

#### الأفنان النَّدِيَّة

١٣ - لا يجوز إنكار المنكر؛ حتى تتيقن من أمور:

أ- أنه منكر بيقين.

ب- أنه منكر في حقِّ فاعله؛ لأنه الأمر قد يكون منكرًا في حدِّ ذاته، لكنه
 ليس بمنكر بالنسبة للفاعل؛ مثاله: الأكل والشرب في رمضان:

الأصل أنه منكر؛ لكن قد لا يكون منكرًا في حقِّ رجل بعينه: كأن يكون مريضًا أو مسافرًا.

ت-أن يكون منكرًا عند الجميع؛ فإن كان من الأمور الاجتهادية الخلافية؛ فإنه لا ينكر على فاعله الذي لا يراه منكرًا؛ إلا إذا كان قولًا ضعيفًا، أو من تتبع رخص المذاهب التي لا دليل عليها؛ فإنه ينكر على الفاعل، وقد قيل: وليس كل خلاف جاء معتبرًا إلا خلافًا له حظ من النظر

1٤- ليس في الدين من حرج؛ لأن الوجوب مشروط بالاستطاعة؛ لقوله عليه: «فإن لم يستطع....».

وهذه قاعدة عامة شريفة:

قال تعالى: ﴿فَأَتَّقُواْ اللَّهَ مَا السَّتَطَعْتُمُ ﴾ [التغابن: ١٦].

وقال عز وجل: ﴿لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

وقال عَلَيْكَ : «... وما أمرتكم به؛ فأتوا منه ما استطعتم »(١).

\* تكميل لكل نبيل:

قال شيخنا فقيه الزمان ابن عثيمين رَحِمَهُ ٱللَّهُ في «شرحه» -بعد أن بيّن أن الحديث يتضمن الإيهان.

(۱) تقدم تخریجه (ص ٦٨).

## شكر الأربعين البووية

«.. فالإيهان يشمل جميع الأعهال وليس خاصًا بالعقيدة... ولا حاجة أن نقول ما يدور الآن بين الشباب وطلبة العلم: هل الأعهال من كهال الإيهان أو من صحة الإيهان، فهذا السؤال لا داعي له، أي إنسان يسألك ويقول: هل الأعهال شرط لكهال الإيهان أو شرط لصحة الإيهان؟

نقول له: الصحابة رَضَاً لِللهُ عَنْهُمُ أَشر ف منك وأعلم منك وأحرص منك على الخير، ولم يسألوا الرسول عليه هذا السؤال؛ إذًا يسعك ما وسعهم.

إذا دلَّ الدليل على أن هذا العمل يخرج به الإنسان من الإسلام صار شرطًا لحمال الإيمان من الإسلام الإيمان مرطًا لحمال الإيمان وإذا دلَّ على أنه لا يخرج صار شرطًا لكمال الإيمان وانتهى الموضوع، أما أن تحاول الأخذ والرد والنزاع:

ثم مَنْ خالفك؛ قلت: هذا مرجئ.

ومن وافقك: رضيت عنه.

وإن زاد قلت: هذا من الخوارج.

وهذا غير صحيح.

فلذلك مشورتي للشباب ولطلاب العلم: أن يَدَعُوا البحث في هذا الموضوع، وأن نقول: ما جعله الله تعالى ورسوله عَلَيْقَ شرطًا لصحة الإيهان وبقائه، فهو شرط، وما لا فلا، ونحسم الموضوع».

# فصل في فقه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

#### ١ - درجات إنكار المنكر:

دلَّ الحديث على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأنه درجات متفاوتة.

قال القاضي عياض -ونقله عنه النووي-: «الحديث: أصل في صفة تغيير المنكر، وعَلَمٌ على العِلم في عَملِه.

فمن حق المغيِّر أولًا أن يكون عالمًا بها يُغيِّره، عارفًا بالمنكر من غيره، فقيهًا بصفة التغيير ودرجاته، فيغيِّره بكل وجه أمكنه زواله به، وغلبت على ظنه منفعة تغييره بمنزعه في ذلك من فعل أو قول.

فيكسر آلات الباطل، ويريق ظروف المسكر بنفسه، أو يأمر بقوله مَن يتولى ذلك، وينزع المغصوب من أيدي المعتدين بيده، أو يأمر بأخذها منهم، ويُمكِّن منها أربابها.

كل هذا إذا أمكنه.

ويرفق في التغيير -جهده- بالجاهل، أو ذي العزَّة الظالم المخوفِ شرُّه؛ إذ ذلك أدعى إلى قَبول قوله وامتثال أمره، وأسمعَ لوعظِه وتخويفه.

كما يستحب أن يكون متولي ذلك من أهل الفضل والصلاح؛ لهذا المعنى.

## شكر الأربعين البووية

ويُغلِظُ على المُعْنِق منهم في غَيِّه، والمسرِف في بطالته؛ إذا أمن أن يُؤْثِر إغلاظُه منكرًا أشدَّ مما غَيَّره، أو كان جانبُه مَحميًا عن سطوة الظالم.

فإن غَلَب على ظنِّه؛ أن تغييره بيده يسبب منكرًا أشد منه -من قتله أو قتل غيره بسببه-؛ كفَّ يده، واقتصر على القول باللسان، والوعظ والتخويف.

فإن خاف -أيضًا-: أن يُسبِّبَ قولُه مثلَ ذلك؛ غَيَّر بقلبه، وكان في سَعَة. وهذا هو المراد بالحديث -إن شاء الله-.

وإن وَجد مَن يستعين به على ذلك استعان؛ ما لم يُؤَدِّ ذلك إلى إظهار سلاح وحرب، وليرفع ذلك إلى من له الأمر؛ إن كان المنكر من غيره، أو يقتصر على تغييره بقلبه.

هذا هو فقه المسألة، وصواب العمل فيها عند العلماء والمحققين. خلافًا لمن رأى الإنكار بالتصريح بكل حالٍ -وإن قُتِلَ ونيل منه كل أذى-»(١) أ.هـ. قال أبو العباس القرطبي: «ولوجوبه شرطان:

أحدهما: العلمُ بكون ذلك الفعل مُنْكَرًا أو معروفًا.

والثاني: القدرة على التغيير.

فإذا كان ذلك؛ تعيَّن التغيير باليد؛ إن كان ذلك المنكر مما يحتاج في تغييره إليها؛ مثل: كسر أواني الخمر، وآلات اللهو كالمزامير والأوتار، وكمنع الظالم من الضَّرب والقتل وغير ذلك، فإن لم يَقدِر بنفسه؛ استعان بغيره.

فإن خاف من ذلك ثُورَانَ فتنةٍ، وإشهارَ سلاح؛ تعيَّن رفعُ ذلك إلى الإمام.

<sup>(</sup>۱) «إكمال المعلم» للقاضي عياض (١/ ٢٩٠)، و «شرح مسلم» للنووي (١/ ٢١٢) مختصرًا.

#### الآفنانُ النَّدِيَّة

فإن لم يَقدِر على ذلك؛ غيَّر بالقول المرتجى نفعُهُ، من لين أو إغلاظ حسبَ ما يكونُ أنفع، وقد يبلغ بالرِّفقِ والسياسة إلى ما لا يبلغ بالسيف والرياسة. فإن خاف من القول القتل أو الأذى؛ غيَّر بقلبه.

ومعناه: أن يكره ذلك الفعل بقلبه، ويعزم على أن لو قدر على التغيير لغير .

وهذه آخر خَصلَةٍ من الخصال المتعينة على المؤمن في تغيير المنكر، وهي المعبَّرُ عنها في الحديث بأنَّها: «أضعفُ الإيهان»؛ أي: خصال الإيهان، ولم يبق بعدها للمؤمن مرتبة أخرى في تغيير المنكر؛ ولذلك قال في الرواية الأخرى: «ليس وراء ذلك مِن الإيهان حبة خردلٍ»؛ أي: لم يبق وراء هذه الرتبة رتبة أخرى» أنه.

٢- ترتب قيام الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على الاستطاعة:

رَتَّب في الحديث الإنكار على الاستطاعة، وكذا الانتقال من جزئيةٍ إلى أخرى.

قال ابن قيم الجوزية رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وعلى القادر على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بيده ولسانه ما ليس على العاجز عنهما.

وتَكلَّم يحيى بن معاذ الرازي يومًا في الجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

فقالت له امرأة: هذا واجب قد وُضِع عَنَّا.

فقال: هبي أنه قد وضع عنكن سلاح اليد واللسان؛ فلم يوضع عنكن

<sup>(</sup>۱) «الفهم» (۱/ ۳۳۲ – ۲۳۶).

سلاح القلب.

فقالت: صدقت -جزاك الله خيرا-"(١).

وقال ابن رجب رَحَمَدُ اللَّهُ: «فدلَّت هذه الأحاديث كلُّها على وجوب إنكار المنكر بحسب القدرة عليه، وأنَّ إنكاره بالقلب لابدَّ منه، فمن لم يُنكِر قلبه المنكر؛ دلَّ على ذهاب الإيهان من قلبه»(٢).

وقد تنوع كلام أهل العلم في حدِّ الاستطاعة، وأقرب ما يقال في ذلك: أنه يختلف باختلاف نوع الأذى ومدى احتهاله، ونوع المنكر، ومدى خطورته، والأثر الحسن أو القبيح في ذلك المترتب على هذا الإنكار كما قال القاضي عياض-فيها سبق نقله-.

وقال الغزالي: «واعلم أنه: لا يقف سقوط الوجوب على العجز الحِسِّي، بل يلتحق به: ما يخاف عليه مكروهًا يناله؛ فذلك في معنى العجز...»(٣).

٣- هل يجوز البحث والتفتيش عن المنكرات غير الظاهرة:

قوله في الحديث: «من رأى منكم منكرا»: يدل على أنه لا ينكر المنكر المنكر الإإذا كان ظاهرًا معلومًا.

ولكن ما حكم البحث عن المنكرات المستترة والتفتيش عنها؟

قال الماوردي رَحِمَةُ اللَّهُ: «وأما ما لم يظهر من المحظورات؛ فليس للمحتسب أن يتجسس عنها، ولا أن يهتك الأستار؛ حذرًا من الاستتار بها...

<sup>(</sup>۱) «إعلام الموقعين» (۲/ ۱۵۷).

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٣) «إحياء علوم الدين» (٢/ ١٢٠٨).

#### الأفنان النَّدِيَّة

فإن غلب على الظن استسرار قوم بها لأمارات دلت، وآثار ظهرت؛ فذلك ضربان:

أحدهما: أن يكون ذلك في انتهاك حرمة يفوت استدراكها.

مثل: أن يخبره من يثق بصدقه أن رجلًا خلا بامرأة؛ ليزني بها، أو برجل؛ ليقتله؛ فيجوز له في مثل هذه الحالة أن يتجسّس ويُقدم على الكشف والبحث؛ حذرًا من فوات ما لا يُستدرك من انتهاك المحارم، وارتكاب المحظورات.

وهكذا لو عرف ذلك قوم من المتطوعة؛ جاز لهم الإقدام على الكشف والبحث في ذلك والإنكار...

والضرب الثاني: ما خرج عن هذا الحدِّ وقصر عن حدِّ هذه الرتبة، فلا يجوز التجسس عليه ولا كشف الأستار عنه...»(١) أ.هـ.

وقال ابن رجب رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وقوله ﷺ: «من رأى منكم منكرًا» يدلُّ على أنَّ الإنكار متعلِّقُ بالرُّؤية.

فلو كان مستورًا فلم يره، ولكن علم به:

فالمنصوص عن أحمد في أكثر الروايات أنَّه لا يعرض له، وأنه لا يفتِّشعلي ما استراب به.

وعنه رواية أخرى: أنَّه يكشف المغطَّى إذا تحقَّقه، ولو سمع صوت غناءٍ محرَّمٍ أو آلات الملاهي، وعلم المكان التي هي فيه؛ فإنَّه ينكرها؛ لأنه قد تحقَّق المنكر وعلم موضعه؛ فهو كما رآه، نصَّ عليه أحمد، وقال: إذا لم يعلم مكانه،

<sup>(</sup>١) «الأحكام السلطانية» (ص٣٣٠-٣٣١).

فلا شيء عليه.

وأما تسوُّرُ الجدران على من عُلم اجتماعهم على منكر؛ فقد أنكره الأئمَّة مثل سفيان الثَّوري وغيره، وهو داخل في التجسُّس المنهيِّ عنه، وقد قيل لابن مسعود: إنَّ فلانًا تقطر لحيتُه خمرًا! فقال: «نهانا الله عن التَّجسُّس» (١)» (٢).

٤ - هل يسوغ الإنكار مع غلبة الظن بعدم القبول؟

في الحديث: «من رأى منكم منكراً؛ فليُغيِّره بيده»، وهذا يَدُلُّ كما سبق على وجوب الإنكار والتغيير، ولكن هل هذا الوجوب قائم في حال علم المنكر أو المحتسب عدم نفع ذلك؟.

قال الحافظ ابن رجب رَحَمَهُ اللَّهُ: «قد حكى القاضي أبو يعلى روايتين عن أحمد في وجوب إنكار المنكر على من يعلم أنَّه لا يقبل منه، وصحح القول بوجوبه، وهو قول أكثر العلماء.

وقد قيل لبعض السَّلف في هذا؟

فقال: يكون لك معذرة.

وهذا كما أخبر الله تعالى عن الذين أنكروا على المعتدين في السَّبت أنَّهم قالوا لمن قال لهم: ﴿ وَإِذْ قَالَتَ أُمَّةُ مُّ مِنْ الدِّينَ أَنْ مُولِكُ فَوَمًا ٱللَّهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْمُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُواْ مَعْذِرَةً إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٤] » (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالسرزاق (١٨٩٤٥) وأبو داود (٤٨٩٠) والطبراني في الكبير (٩٧٤١) والبيهقي (٨/ ٣٣٤)، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>T) (جامع العلوم والحكم) (1/ ٢٥١).

#### الأفنان النَّدِيَّة

#### ٥ - متطلبات الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر:

قال فقيه الزمان شيخنا ابن عثيمين رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يحتاج إلى أمور:

الأمر الأول: أن يكون الإنسان عالمًا بالمعروف والمنكر.

فإن لم يكن عالمًا بالمعروف؛ فإنه لا يجوز أن يأمر به؛ لأنه يأمر بهاذا؟ قد يأمر بأمر يظنُّه معروفًا وهو منكر ولا يدري!

فلابد أن يكون عالمًا أن هذا من المعروف الذي شرعه الله ورسوله، ولابد أن يكون عالمًا بذلك؛ فلا ينه أن يكون عالمًا بالنكر؛ أي: عالمًا بأن هذا منكر؛ فإن لم يكن عالمًا بذلك؛ فلا ينه عنه؛ لأنه قد ينهى عن شيء هو معروف؛ فيترك المعروف بسببه، أو يَنهى عن شيء وهو مباح؛ فيضيِّق على عباد الله بمنعهم مما أباح الله لهم.

فلابدَّ أن يكون عالمًا بأن هذا منكر وقد يتسرع كثير من إخواننا الغيورين، فينهون عن أمور مباحة يظنونها منكرًا فيضيِّقون على عباد الله.

فالواجب: أن لا تأمر بشيء إلا وأنت تدري أنه معروف، وألَّا تنه عن شيء إلا وأنت تدري أنه منكر.

الأمر الثاني: أن تعلم بأن هذا الرجل تارك للمعروف أو فاعل للمنكر، ولا تأخذ الناس بالتهمة أو بالظن؛ فإن الله تعالى يقول: ﴿يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ الله تعالى يقول: ﴿يَاۤأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ الْجَتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِّ إِثْمُ ۗ وَلَا يَجَسَّسُواْ ﴾ [الحجرات: ١٢].

فإذا رأيت شخصًا لا يصلي معك في المسجد؛ فلا يلزم من ذلك أنه لا يصلي في مسجد آخر، وقد يكون معذورًا، فلا تذهب من أجل أن تنكر عليه حتى تعلم أنه يتخلف بلا عذر.

### شكر الأربعين البووية

نعم لا بأس أن تذهب وتسأله، وتقول: يا فلان، نحن نفقدك في المسجد، لا بأس عليك.

أما أن تنكر، أو أشد من ذلك: أن تتكلم فيه في المجالس؛ فهذا لا يجوز؛ لأنك لا تدري؟ ربما أنه يصلي في مسجد آخر، أو يكون معذورًا.

وله ذا كان النبي عليه الصلاة والسلام يستفهم أولاً قبل أن يأمر، فإنه ثبت أن رجلًا دخل يوم الجمعة والنبي على خطب، فجلس ولم يصل تحية المسجد، فقال النبي على : «أصليت؟» قال: لا، قال: «قم فصل ركعتين» (۱)، ولم يأمره أن يصلي ركعتين حتى سأله: هل صلى أم لا؟ مع أن ظاهر الحال: أنه رجل دخل وجلس ولم يصل، ولكن الرسول على خاف أن يكون قد صلى وهو لم يشعر به ؛ فقال: «أصليت؟»، فقال: لا، قال: «قم فصل ركعتين».

كذلك في المنكر لا يجوز أن تنكر على شخص إلا إذا علمت أنه وقع في المنكر.

فإذا رأيت امرأة مع شخص في سيارة مثلًا؛ فإنه لا يجوز أن تتكلم عليه أو على المرأة؛ لأنه ربها تكون هذه المرأة من محارمه: زوجة، أو أم، أو أخت، أو ما أشبه ذلك... حتى تعلم أنه قد أركب معه امرأة ليست من محارمه، أو وجدت شبهة قوية.. وأمثال هذا كثير.

المهم: أنه لابد من علم الإنسان بأن هذا معروف؛ ليأمر به، أو منكر؛ لينهى عنه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩٣٠)، ومسلم (٥٥).

### الأفنان النَّدِيَّة

ولا بدَّ أن يعلم -أيضًا- أن الذي وجَّه إليه الأمر أو النهي قد وقع في أمر يحتاج إلى أمرٍ فيه أو نهي عنه.

ثم أن الذي ينبغي للآمر بالمعروف والناهي عن المنكر: أن يكون رفيقًا بأمره في نهيه؛ لأنه إذا كان رفيقًا أعطاه الله سبحانه وتعالى ما لا يعطي على العنف؛ كما قال النبي علي النبي علي الرفق ما لا يعطى على العنف»(١).

فأنت إذا عَنَّفت على من تنصح ربها ينفر وتأخذه العزة بالإثم، ولا ينقاد لك، ولكن إذا جِئته بالتي هي أحسن؛ فإنه ينتفع.

الشرط الثالث: أن لا يزول المنكر إلى ما هو أعظم منه.

فإن كان هذا المنكر لو نهينا عنه زال إلى ما هو أعظم منه؛ فإنه لا يجوز أن ننهى عنه؛ درءًا لكبرى المفسدتين بصغريها؛ لأنه إذا تعارض عندنا مفسدتان وكان إحداهما أكبر من الأخرى؛ فإننا نتَّقي الكبرى بالصغرى.

مثال ذلك: لو أن رجلًا يشرب الدخان أمامك، فأردت أن تنهاه وتقيمه من المجلس، ولكنك تعرف أنك لو فعلت لذهب يجلس مع السكارى، ومعلوم أن شرب الخمر أعظم من شرب الدخان، فهنا لا ننهاه؛ بل نعالجه بالتى هى أحسن؛ لئلًا يؤول الأمر إلى ما هو أنكر وأعظم.

ويذكر أن شيخ الإسلام ابن تيمية رَحَمَدُ اللَّهُ مَرَّ بقوم في الشام من التتار ووجدهم يشربون الخمر، وكان معه صاحب له، فمرَّ بهم شيخ الإسلام ولم ينههُم.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٧٧).

## شكر الأربعين البووية

فقال له صاحبه: لماذا لم تنههم؟

قال: لو نهيناهم؛ لذهبوا يهتكون أعراض المسلمين، وينهبون أموالهم، وهذا أعظم من شربهم الخمر.

فتركهم مخافة: أن يفعلوا ما هو أنكر وأعظم، وهذا لا شك أنه من فقهه رَحِمَهُ ٱللَّهُ»(١) أ.هـ.



<sup>(</sup>۱) «شرح رياض الصالحين» (۲/ ۲۰۰۳ - ۲۰۸).

# 

عَن أَبِي هُرَيرَةَ رَضَالِلُهُ عَنْهُ؛ قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «لَا تَحَاسَدُوا، وَلَا تَنَاجَشُوا، وَلَا تَبَاغَضُوا، وَلَا تَدَابَرُوا، وَلَا يَبِع بَعضُكُم عَلَى بَيعِ بَعضٍ، وَكُونُوا عِبَادَ الله إخوانًا، المُسلِم أَخُو المُسلِم:، لَا يَظلِمُهُ، وَلَا يَكذِبُهُ، وَلَا يَكذِبُهُ، وَلَا يَكذِبُهُ، وَلَا يَحَذِبُهُ، وَلَا يَحَذِبُهُ، وَلَا يَحَذِبُهُ، وَلَا يَحَذِبُهُ، وَلَا يَحَذِبُهُ، وَلَا يَحَذِبُهُ، وَلَا يَحَقِرُهُ، التَّقوى هَاهُنَا - وَيُشِيرُ إِلَى صَدرِهِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ - بِحَسبِ امرِئٍ مِن الشَّرِّ: أَن يَحِقِرَ أَخَاهُ المُسلِم، كُلُّ المُسلِم عَلَى المُسلِم عَلَى المُسلِم عَلَى المُسلِم حَرَامٌ: دَمُهُ، وَمَالُهُ، وَعِرضُهُ».

رَوَاهُ مُسلِمٌ.

\* توثيق الحديث:

رواه مسلم (۲۵۶۶).

\* منزلة الحديث:

قال النووي رَحِمَهُ أَللَّهُ: «ما أعظم نفع هذا الحديث، وأكثر فوائده»(١).

وقال ابن حجر الهيتمي رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «هو حديث كثير الفوائد، مشير إلى جلِّ المبادئ والمقاصد، بل هو عند من تأمل معناه وفهم مغزاه حاوٍ

<sup>(</sup>۱) «الأذكار» (۲/ ۲۰۵۱/ ۱۰۶۲ - بتحقيقي).

### شئح الأربعين البووية

لجميع أحكام الإسلام منطوقًا ومفهومًا، ومشتمل على جميع الآداب -أيضًا- إياءً وتحقيقًا»(١).

#### \* راوي الحديث:

تقدمت ترجمة أبي هريرة رَضَوَلِنَّهُ عَنْهُ في الحديث التاسع.

#### \* غريب الحديث:

لا تحاسدوا: لا يحسد بعضكم بعضًا.

والحسد: تمني زوال النعمة عن الغير؛ سواء كانت مالًا أو علمًا أو جاهًا. لا تناجشوا: أن يزيد في ثمن السلعة ينادي عليها في السوق، ولا رغبة له

في شرائها بل يقصد أن يَغُرَّ غيره أو ينفع البائع بها ليس له حقٌّ فيه.

لا تباغضوا: لا يبغض بعضكم بعضًا في غير الله.

لاتدابروا: أن يُعرض عن الإنسان، ويهجره، ويجعله كالشيء وراء ظهره.

ولا يبيع بعضكم على بيع بعض: أن يقول لمن اشترى سلعة في زمن خيار المجلس أو خيار الشرط لأبيعك خيرًا منها أو بأقل ثمنًا، وكذلك الشراء على الشراء؛ كأن يقول للبائع: افسخ لأشتري منك بأكثر ثمنًا.

لا يظلمه: لا ينقصه حقُّه بالعدوان عليه، أو جحده.

لا يكذبه: لا يخبره بكذب قولي أو فعلي.

لا يخذله: لا يترك نصرته.

لا يحقره: لا يستصغره، ويرى أنه أكبر من أخيه المسلم، وأن أخاه لا

<sup>(</sup>١) «الفتح المبين» (ص٢٢٧).

#### الافنان النَّدِيَّة

يساوي شيئًا.

التقوى هاهنا: أي: تقوى الله في القلب تصدقها الأعمال وليس دعوى اللسان أو رياء الجوراح.

بحسب امرئ من الشر أن يحقر أخاه المسلم: كافية من الشر احتقار المسلمين.

عرضه: حسبه ومكارمه بأن ينتهك بالسَّبِّ والغيبة والافتراء والقذف.

\* موضوع الحديث:

من حقوق المسلم على أخيه المسلم.

\* الشرح الإجمالي:

الإسلام ليس عقيدة وعبادة فحسب، بل هو أخلاق ومعاملات -ايضًا-.

وفي الحديث هذا الجليل ينهى رسول الله عليه عن الأخلاق السيئة: من الحسد والتدابر والتباغض؛ لأنها تُمزق المجتمع المسلم، وتذهب ريحه، وتمكن للأعداء من التسلل إليه وإفساده.

وكذلك ينهى عن معاملات محرمة وخاصة في البيوع؛ فلا يجوز للمسلم أن يبيع على بيع أخيه.

ثم بَيَّن رسول الله عَيَّالَةِ: أن المسلم أخو المسلم ينصره، ويذب عن عرضه، ولا يتَّهمه بالكذب دون بينة وبرهان، ولا يحتقره ويقلِّل من شأنه؛ فإن هذا يكفيه من الإثم إن فعله.

### شكر الأربعين البووية

ثم بيَّن رسول الله ﷺ: أن الدافع وراء كل خير هو تقوى القلوب، وأنها إذا ضعفت أو ذهبت دبَّ إلى القلب داء الأمم.

ثم بيَّن رسول الله ﷺ: أن دماء المسلمين معصومة: لا يجوز أن تسفك، أو تهدر.

وأعراضهم مصونة: لا يجوز أن تنتهك.

وأموالهم محفوظة: لا يجوز أن تسلب أو تغتصب.

ولا يحل شيء من ذلك إلا بحق الإسلام.

#### \* فقه الحديث:

١-ينبغي تنمية الأخوة الإيهانية ورعايتها بالأخلاق الكريمة والتعامل الحسن؛ لتوحيد الكلمة على منهج الله؛ لقوله ﷺ: «وكونوا عباد الله إخوانًا». وهذا باب من أعظم مقاصد الشريعة الغراء.

٢-تحريم الحسد وهو ثابت بالكتاب والسنة وإجماع الأمة.

وقد كان ذنب إبليس -عليه لعنة الله-؛ حيث حسد آدم عَلَيْهِ السَّلَامُ لما رآه قد فاق على الملائكة ، وعلَّمه أسهاء كلِّ شيء، وأسكنه في جواره، فها زال يسعى في إخراجه من الجنة؛ حتى أُخرج منها.

وهو وصف مركوز في نفوس اليهود؛ فقد قال سبحانه: ﴿وَدَّكَثِيرُ مِّنَ اللهِ وَهُ وَ اللهُ عَنْ عِنْدِ أَهُلِ ٱلْكِتَٰكِ لَوْ يَكُرُّ وَنَكُم مِّنَ بَعْدِ إِيمَٰذِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِم مِّنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُّ ﴾ [البقرة: ١٠٩].

#### الأفنان النَّدِيَّة

وهو داء الأمم الذي إذا فشا في أمة أو قوم أهلكهم.

٣-تحريم بيع النجش؛ لأنه يقوم على الغش والخداع والغرر والضرر.

٤-الهجر بين المسلمين الذي يؤدي إلى التدابر والتقاطع حرام؛ فإن
 المسلمين جعلهم الله إخوة، والأخوة: يتحابون، ولا يتباغضون.

وقدحرَّ مالله على المؤمنين ما يوقع بينهم العداوة والبغضاء؛ كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَآءَ فِي ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوَةَ فَهَلَ أَنتُم مُّنتَهُونَ ﴾ [المائدة: ٩١].

وامتنَّ على عباده بالتأليف بن قلوبهم؛ كما في قوله تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَنَا ﴾ [آل عمران:١٠٣].

٥-البيع على البيع حرام، وقد تكاثر النهي عن ذلك حتى بلغ حدَّ التواتر، وعليه إجماع أهل العلم.

٦-كَرَمُ الخلق عند الله بالتقوى، فربَّ من يحقره الناس؛ لضعفه، وقلَّة حظِّه في الدنيا، وهو أعظم قَدْرًا عند الله ممن له قَدْرٌ في الدنيا.

٧-احتقار المؤمنين يؤدي إلى الكبر، والكبر من أعظم خصال الشَّرِّ.

٨-لا يحقُّ إيصال الأذى إلى المسلم بوجه من الوجوه من قول أو فعل أو إيهاء بغير حقِّ.

9-المعاملات الدنيوية من بيع وشراء ونكاح يجب أن يُراعى فيها جانب الأخوة الإيمانية.

## شُوعِ الأَرْبَعِيْنِ البَّوَوِيَة

١٠ - النصح لكل مسلم واجب، وصفاء القلب له فرض: ﴿ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ [الحشر: ١٠].

١١ - التفاضل في الدنيا لا يدلَّ على حبِّ الله؛ لأن ميزان الكرم عند الله هو التقوى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

۱۲ – تكرار الكلمة المهمة لبيان موضع الاعتناء بها، وموطن العبرة وفهمها، ولذلك قال: «التقوى هاهنا...»، وأشار إلى صدره ثلاث مرات. ١٣ – هذا الحديث أصل في الآداب والأخلاق الإسلامية.

#### \* تنبيه لكل نبيه:

بعض المجادلين بالباطل إذا فعلوا فاحشة بالجوارح، ونهوا عن ذلك؛ قالوا: التقوى في القلب؛ مستغلين هذا الحديث.

والجواب: لو اتقى هؤلاء الله وخافوه؛ لا تقت جوارحهم وخشعت قلوبهم؛ فرسولنا على يقول: «ألا وأن في الجسد مضغة إذا صلحت؛ صلح الجسد كله، وإذا فسدت؛ فسد الجسد كله؛ ألا: وهي القلب»(١).



<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٤٩).

# الحديث **السادس والثلاثون** السادس عشر

عَن أَبِي هُرَيرَةَ رَضِاً لِللَّهُ عَن النَّبِيِّ عَلَيْهِ؛ قَالَ: «مَن نَفَّسَ عَن مُؤمِنٍ كُربَةً مِن كُربَةً مِن كُربِ يَومِ القِيَامَةِ، وَمَن يَسَّرَ عَلَى مِن كُربِ يَومِ القِيَامَةِ، وَمَن يَسَّرَ عَلَى مُعسِرٍ، يَسَّرَ الله عَلَيهِ فِي الدُّنيَا وَالآخِرَةِ، وَمَن سَتَرَ مُسلِم سَتَرَهُ الله فِي الدُّنيَا

وَمَن سَلَكَ طَرِيقًا يَلتَمِسُ فِيهِ عِلمًا؛ سَهَّلَ الله لَهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى الجَنَّةِ.

وَمَا اجتَمَعَ قَومٌ فِي بَيتٍ مِن بُيُوتِ الله: يَتلُونَ كِتَابَ الله، وَيَتَدَارَسُونَهُ فِيهَا بَينَهُم؛ إلَّا نَزَلَت عَلَيهِم السَّكِينَةُ، وَغَشِيَتهُم الرَّحَةُ وَحَفَتهُم اللَائِكَة، وَذَكرَهُم اللَّهُ فِيمَن عِندَهُ، وَمَن أَبطأ بِهِ عَمَلُهُ؛ لَم يُسرِع بِهِ نَسَبُهُ».

رَوَاهُ مُسلِمٌ بِهَذَا اللفظ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه مسلم (٢٦٩٩).

\* منزلة الحديث:

هذا الحديث عظيم؛ لما فيه من البشارة والنذارة التي تدفع المؤمن للعمل في سبيل نفع المسلمين ومجالسة أهل العلم وحملة القرآن، وذم من يتكلمون

على الأنساب، ويهملون الأعمال(١).

قال ابن دقيق العيد رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «هذا الحديث عظيم، جامع لأنواع من العلوم والقواعد والآداب: فيه قضاء حوائج المسلمين ونفعهم بها تيسر: من علم، أو مال، ومعاونة، أو إشارة بمصلحة، أو نصيحة، أو غير ذلك»(٢).

\* راوى الحديث:

تقدمت ترجمة أبي هريرة رَضِّواًلِلَّهُ عَنْهُ في الحديث التاسع.

\* غريب الحديث:

نفَّس: أزال وفرَّج ووسَّع.

كربة: الشِّدَّة والضيق والضنك، وكل شيء يغتم منه الإنسان، ويتضايق منه.

من كرب الدنيا: أي: التي تكون في الدنيا.

يسر على معسر: بالإبراء أن تصدق عليه، أو بالإنظار إلى ميسرة.

ستر مسلمًا: ستر عيبه سواء أكان خُلُقِيًا أو دينيًّا أو دنيويًّا؛ بأن غطاه حتى الايظهر للناس.

ستره الله في الدنيا والآخرة: حجب عيوبه عن الناس في الدنيا والآخرة. الله في عون العبد على العبد على قدر معونته لأخيه المسلم: كمَّا، وكيفًا، وزمانًا.

سلك طريقًا: دخل طريقًا وسار فيه.

<sup>(</sup>١) انظر «الإلمام» (ص٤٤٣).

<sup>(</sup>۲) «شرح الأربعين» (ص۱۰۸)، وانظر «شرح مسلم» (۱۸/۱۷).

#### الأفنان النَّدِيَّة

يلتمس فيه علمًا: يطلب العلم الشرعي.

سهل الله له به طريقًا إلى الجنة: سهل له هداية التوفيق بالطريق إلى الجنة.

وما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله: المراد: المساجد؛ لأنها بيوت الله؛ كما

قال تعالى: ﴿ فِي يُنُوتٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُو ﴾ [النور:٣٦].

يتلون كتاب الله ويتدارسونه: يقرءونه ويُعَلِّم بعضهم بعضًا.

نزلت عليهم السكينة: نزلت الطمأنينة في قلوبهم.

غشيتهم الرحمة: غطتهم وشملتهم في رحمة الله.

حفتهم الملائكة: صارت حولهم.

ذكرهم الله فيمن عنده: من الملائكة الكرام.

بطأ به عمله: تأخر من أجل عمله السيع.

لم يسرع به نسبه: نسبه - ولو كان شريفًا -: لا يغنيه، ولا يرفعه، ولا يقدمه.

\* موضوع الحديث:

معاملات إيهانية ومواقف ربانية.

\* الشرح الإجمالي:

يخبر رسول الله عليه عن مجموع معاملات إيهانية ومواقف إيهانية؛ وهي:

١ - تنفيس الكربات على المسلمين.

٧-والتيسير على المعسرين.

٣-والسترعلى المخطئين.

٤ - وتقديم العون للمحتاجين.

٥-طلب العلم.

٦-وتدارس القرآن.

وهذه الشعائر توثق عرى التواصل بين المسلمين، وتُقوِّي روابط الأخوة بين المؤمنين، وتجعل المجتمع المسلم في حفظ رب العالمين، وعونه، ومدده.

#### \* فقه الحديث:

١-إغاثة الملهوف والتفريج عن الكروب: قربة إلى الله، وسبب في رحمة الله لعبده يوم القيامة.

٢-يستحب التيسير على المعسر، وفيه فضل القرض الحسن بين المسلمين.
 ٣-إعانة العبد لأخيه المسلم سبب في عون الله للعبد.

٤ - الحرص على طلب العلم الشرعي الذي يوصل إلى مرضاة الله، والتي بها ندخل الجنة - إن شاء الله-.

٥-فضل الرحلة في طلب العلم، وكذلك السفر و الغربة من أجله.

٦-أفضل العلوم: العناية بكتاب الله قراءة وإقراءً، وتعليًا وتعليًا، وفقهًا وتدبرًا.

٧-تنال سعادة الأبد بالأعمال الصالحة لا بالأحساب والأنساب.

٨-يوم القيامة فيه كربات وأهوال: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ إِنَّ إِنَّ النَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ إِنَّ أَرْضَعَتْ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَىٰءٌ عَظِيرُ ﴿يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُ ذَاتِ حَمْلٍ حَمْلَهَا وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَرَىٰ وَمَا هُمْ بِسُكْرَىٰ وَتَطَعُ كُنَ عَذَابَ ٱللَّهِ شَدِيدٌ ۞ [الحج: ١و٢].

#### الآفئانُ النَّدِيَّة

٩- الجزاء من جنس العمل، وجزاء الإحسان إحسان.

• ١٠ ستر المسلم وإخفاء عيوبه والنصح له واجب، وخاصة ذوي الهيئات ما لم يتضمن الستر مفسدة كبرى؛ كالتستر على المجرمين، وأهل البغي، وقُطَّاع الطرق، وتجار المخدرات، ومروجي الفتن، والذين يشيعون الفاحشة بين المسلمين.

١١- الحث على اختيار الجليس الصالح: الذي تتدارس معه كتاب الله.

17 - تعظيم قدر رسالة المسجد، وأنه ليس للصلاة فقط، بل تعقد فيه مجالس العلم، وحلق القرآن؛ فعلى المسلمين جعل مساجدهم مجالس علم وذكر وتربية.

١٣ - من ذَكَرَ الله؛ ذَكَرَهُ في الملأ الأعلى.

١٤ - جزاء الله جَلَّجَلَالُهُ أعظم من عمل العبد، وهذا يدل على فضله وإحسانه؛ فالعبد يعمل قليلًا؛ فيتقبله الله، ويجازي عليه كثيرًا.

١٥ - لا يجوز التفاخر بالأنساب والتغني بالأحساب؛ فهو غير معتبر شرعًا، بل هو من عُبِّية الجاهلية، وتفاخرها بالآباء.

١٦ - فالحديث حث على الاجتماع على كتاب الله، ثم إن الاجتماع له ثلاث حالات:

الأولى: أن يقرؤوا جميعًا بصوت واحد:

وهذا إن كان على سبيل التعليم فلا بأس به، كما يقرأ الشيخ الآية ثم يتبعه المتعلمون بصوت واحد.

## شكر الأربعين البووية

وإن كان على سبيل التعبد؛ فبدعة منكرة؛ لأن ذلك لم يؤثر عن السلف الصالح.

قال شيخنا رَحِمَهُ ٱللَّهُ: « الاجتهاع على تلاوة القرآن بصوت واحد؛ فليس مما يشمله الحديث؛ لأنه بدعة محدثة لم تكن في عهد السلف؛ كما قرره الإمام الشاطبي في «الاعتصام»، وأنكره الإمام مالك وغير كما في «التبيان» للنووي رَحِمَهُ ٱللَّهُ».

الثانية: أن يجتمع القوم؛ فيقرأ أحدهم، وينصت الآخرون، ثم يقرأ الناس.. وهلم جرّا، وهذا له وجهان:

أ- أن يكرروا المقروء - فيقرأ الأول مثلًا عشرة آيات، ثم يقرأ الثاني الآيات نفسها والثالث وهكذا، وهذا لا بأس به وخاصة للحفاظ الذين يريدون تثبيت حفظهم ومراجعته.

ب- أن يقرأ الأول حزبًا ثم يقرأ الثاني الحزب الذي يليه وهكذا؛ فهذا
 لا بأس به.

الثالثة:أن يجتمعوا وكل يقرأ لنفسه دون تشويش على الآخرين وهذا جائز بلا مثنوية؛ أفاده شيخنا ابن عثيمين رَحِمَهُ ٱللَّهُ.

١٧ - إثبات عالم الملائكة، وذكر بعض أعمالهم:

أ- تحف مجالس العلم، وتضع اجنحتها لطالب العلم رضًا بها يصنع.
 ب- أن الله عز وجل يذكر ذاكريه في ملأ من الملائكة.

## فصل

قال شيخنا ابن عثيمين رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «النسب لا ينفع صاحبه إذا أَخَّره عن صالح الأعمال؛ لقوله: «من بطَّأَ به عمله» يعني: أخَّره «لم يسرع به نسبه».

فإن لم يبطئ به العمل وسارع إلى الخير وسبق إليه، فهل يسرع به النسب؟ فالجواب: لا شك أن النسب له تأثير وله ميزة، ولهذا نقول: جنس العرب خير من غيرهم من الأجناس، وبنو هاشم أفضل من غيرهم من قريش؛ كها جاء في الحديث «إن الله اصطفى من بني إسهاعيل كنانة، واصطفى من كنانة

قريشًا، واصطفى من قريش بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم»(١).

وقال: «خياركم في الجاهلية خياركم في الإسلام؛ إذا فقهوا»(٢).

فالنسب له تأثير؛ لذلك تجد طبائع العرب غير طبائع غيرهم؛ فهم:

خير في الفهم.

وخير في الجلادة.

وخير في الشجاعة.

وخير في العلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٣٧٤)، ومسلم (٢٣٧٨).

## شكر الأربعين البووية

لكن إذا أبطأ بهم العمل؛ صاروا شرًّا من غيرهم.

انظر إلى أبي لهب عمِّ النبي عَلَيْةً ماذا كانت أحواله؟

كانت أحواله أن الله تعالى أنزل فيه سورة كاملة: ﴿تَبَّتْ يَدَآ أَبِي لَهَبِ وَتَبَّ ۞مَاۤ أَغْنَىٰ عَنْهُ مَالُهُۥ وَمَاكَسَبَ ۞سَيَصْلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَهَبِ ۞ وَٱمْرَأَتُهُۥ حَمَّالَةَ ٱلْحَطِبِ ۞ [المسد: ١-٤].

ولذلك ينبغي للإنسان أن لا يغتر بنسبه، وأن يهتم بعمله الصالح؛ حتى ينال به الدرجات العلا، والله والموفق.



# الحديث **السابع والثلاثون** السابع على الثلاثون الشائد الشا

عَن ابنِ عَبَّاسٍ رَضَٰ لِللَّهُ عَنْهُمَا عَن رَسُولِ الله ﷺ فِيمَا يَروِيهِ عَن رَبِّهِ - تَبَارَكَ وَتَعَالَى -؛ قال: «إنَّ الله كَتَبَ الحَسنَاتِ وَالسَّيِّئَاتِ، ثُمَّ بَيَّنَ ذَلِكَ:

فَمَن هَمَّ بِحَسَنَةٍ؛ فَلَم يَعمَلهَا كَتَبَهَا الله تَعَالَى عِندَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً.

وَإِن هَمَّ بِهَا؛ فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا الله عِندَهُ عَشرَ حَسَنَاتٍ إِلَى سَبِعِ إِنَّةِ ضِعفٍ إِلَى أَضعَافٍ كَثِيرَةٍ.

وَإِن هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَم يَعمَلهَا كَتَبَهَا الله عِندَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، وَإِن هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللهُ سَيِّئَةً وَاحِدَةً».

رَوَاهُ البُخَارِيُّ وَمُسلِمٌ في «صحيحيهما» بهذه الحروف.

فَانظُر يَا أَخِي -وَفَّقَنِي الله وَإِيَّاكَ- إِلَى عَظِيمٍ لُطفِ الله تَعَالَى، وَتَأَمَّل هَذِهِ الأَلْفاظِ.

وَقُولُهُ: «عِندَهُ»: إِشَارَةٌ إِلَى الاعتِنَاءِ بِهَا.

وَقَوْلُهُ: «كَامِلَةً»: فَإِنَّهُ لِلتَّأْكِيدِ، وَشِدَّةِ الاعتِنَاءِ بِهَا.

وَقَالَ فِي السَّيِّهَ الَّتِي همَّ بِهَا، ثُمَّ تَركهَا: «كَتَبَهَا الله عِندَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً»؛ فَأَكَّدَهَا بـ: «كَامِلَة».

### شكرالأربعينالبووية

«وَإِن عَمِلَهَا كَتَبَهَا سَيِّئَةً وَاحِدَةً»؛ فَأَكَّدَ تَقلِيلَهَا بـ: «وَاحِدَةً»، وَلَمْ يُؤَكِّدهَا بـ: «كَامِلَةً».

فَلله الْحَمدُ وَاللِّنَّهُ: لَا نُحصِي ثَنَاءً عَلَيهِ، وَبِالله التَّوفِيقُ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه البخاري (٦٤٩١)، ومسلم (١٣١).

\* منزلة الحديث:

قال ابن بطال رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «في هذا الحديث بيان فضل الله العظيم على هذه الأمة؛ لأنه لو لا ذلك كاد لا يدخل أحد الجنة؛ لأن عمل العباد للسيئات أكثر من عملهم للحسنات»(١).

قا ابن دقيق العيد رَحْمَهُ اللّهُ: « هذا حديث شريف عظيم بين فيه النبي مقدار تفضل الله عز وجل على خلقه؛ بأن جعل هم العبد بالحسنة وإن لم يعملها: حسنة، وجهل هم السيئة وأن لم يعملها: حسنة، وإن عملها: سيئة واحده، فإن عمل الحسنة كتبها الله عشرًا، وهذا الفضل العظيم بأن ضاعف لهم الحسنات، ولم يضاعف عليهم السيئات»(٢).

وقال المناوي رَحِمَدُ اللَّهُ: «وأعظم بمضمون هذا الحديث من منَّة؛ إذ لولاه لم دخل أحد الجنة؛ لغلبة السيئات على الحسنات»(٣).

وقال ابن حجر الهيثمي رَحِمَادُ اللَّهُ: «هذا الحديث حديث شريف عظيم،

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۱/ ٣٣٦).

<sup>(</sup>٢) «شرح الأربعين» (ص١٠٤).

<sup>(</sup>٣) «فيض القدير» (٢/ ٣١٣).

جامع الأصناف الخير ومقادير الحسنات والسيئات، بيَّن في عَيَّا عن ربه ما تفضل الله به على عبيده (١).

#### \* راوي الحديث:

تقدمت ترجمته عبد الله بن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُمَا فِي الحديث التاسع عشر.

#### \* غريب الحديث:

فيما يرويه عن ربه: أي: من الأحاديث الإلهية -القدسية-؛ وهو: ما تلقاه عن ربه بلا واسطة إلهامًا، أو رؤيا في المنام، أو بواسطة الملك مع إسناده لها عن ربه وإضافتها له، ويختلف عن القرآن بأنه غير متعبد بتلاوته.

إن الله كتب الحسنات والسيئات: كتب وقوعها وثوابهما وكتب فعلهما: أما وقوعها: ففي اللوح المحفوظ.

وأما ثوابها: فبها دَّل عليه الشرح حين وقعها.

ثم بَيَّن ذلك: أي فَضَّله.

همم: عزم وأراد.

إلى أضعاف كثيرة: يعني أكثر من سبعمائة ضعف.

\* موضوع الحديث:

كتابة الحسنات والسيئات ومراتب ذلك.

# \* الشرح الإجمالي:

يخبر الرسول علي فيها يرويه عن ربه: أن الله كتب ثواب الحسنات وجزاء السيئات، وكتب فعلهها، وهذه هي الكتابة الثانية، والتي هي كتابة جزاء (۱) «فتح المبين» (ص٢٣٨).

# شئح الأربعين البووية

ذلك، ثم وضَّح الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى مراتب ذلك:

۱ - من عزم على فعل حسنة ولم يفعلها؛ كتبها الله حسنة كاملة؛ لصحة عزمه، وصحه نيته.

٢-من فعل الحسنة؛ كتبها الله عشر حسنات كاملات، وضاعفها إلى
 سمبعائة ضعف، وهذا من فضل الله على عباده.

٣-من عزم على فعل سيئة، ثم تراجع عن هذا الإرادة؛ أثابه الله على هذا
 الرجوع حسنة كاملة.

٤ - من عمل السيئة كتبها الله سيئة واحدة.

وهو حديث دالٌ على عظيم لطف الله بعباده، وسعة رحمته، وأن رحمته سبقت غضبه، وأنه خلقهم؛ ليرحمهم، فلا نعدم خيرًا من ربِّ هذه صفته، وهذا فضله، وهذه رحمته؛ فله الحمد في الأولى والآخرة؛ كما ينبغي لجلال وجهه، وعظيم سلطانه.

#### \* فقه الحديث:

١ - كمال علم الله جَلَّجَلَالُهُ الذي لا تعزب عنه مثقال ذرة في السماء أو في الأرض ولا أصغر من ذلك، ولا تخفى عليه خافية.

٢ - من أعمال الملائكة كتابة الحسنات والسيئات، فقد وكل الله جَلَّجَلَالُهُ بالعبد حفظة كرامًا كاتبين يعلمون ما يفعل، ويستنسخون ما يعمل: أحصاه الله ونسوه.

٣-سعة رحمة الله وفضله، وعظيم كرمه؛ فقد جعل العدل في السيئة؛
 فلم يضاعفها، والعفو في الهمِّ بها، والفضل في الحسنة؛ فضاعفها، والكرم في

الإثابة عليها بمجرد الهمِّ.

٤-التفكير في الحسنات: سبب في عملها.

٥ - التذكر قبل السيئات: يردع عنها.

٦-كتب الله للحسنات ثوابًا وللسيئات عقابًا، وهذا من تمام عدله وأحكامه جَلَجَلالهُ للأمور.

٧-رحمة الله سبقت غضبه؛ حيث جعل الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، وأما السيئة؛ فواحدة.

٨-التفريق بين الهمِّ بالحسنة والهمِّ بالسيئة:

فالحسنة إذا همَّ بها العبد ولم يعملها؛ كتبها الله حسنة كاملة.

وأما السيئة؛ فمن همَّ بها، ولم يعملها مخافة من الله؛ كتبها الله له حسنة. وأما من تركها عجزًا؛ كُتب له وزر الفاعل بالنية.

٩-هذا الحديث دليل لمذهب أهل السنة والجماعة على أن الله كتب الحسنات والسيئات وَقَدَّرَهما.

١٠ فيه حض صريح على النية الصالحة والهمة الصادقة، وقد قيل: نية المؤمن خيرٌ من عمله.

١١ - الترغيب في الخير، والترهيب من الشَّرِّ من أساليب الدعوة
 إلى الله جَلَّجَلَالُهُ.

١٢ - إثبات أفعال الله عز وجل؛ لقوله: «إن الله كتب...».

وصفات الله عز وجل:

فعلية متعلقة بمشيئه.

وذاتية لازمة لله.

١٣ - مضاعفة الحسنات؛ فالأصل: أن الحسنة بعشر أمثالها، ولكن قد
 يضاعفها الله إلى سمبعائة ضعف إلى أضعاف كثيرة:

ومضاعفة الحسنات تكون بأمور؛ منها:

الأول: الزمان؛ مثاله: قول النبي عَلَيْهُ في العشر الأول من ذي الحجة: «ما من أيام العمل الصالح فيهن أحب إلى الله من هذه الأيام العشر».

قالوا: ولا الجهاد في سبيل الله؟

قال: «ولا الجهاد في سبيل الله»(١).

هذا عظم ثواب العمل ثواب العمل بالزمن.

ومن ذلك القول تعالى: ﴿لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِخَيْرُ مِّنَ أَلْفِ شَهْرِ ﴾ [القدر: ٣].

الثاني: باعتبار المكان؛ ثبت عن النبي على الله قال: «صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة فيها سواه إلا المسجد الحرام»(٢).

الثالث: باعتبار العمل؛ فقد قال الله تعالى في الحديث القدسي: «ما تقرب إلى عبدي بشيء أحب إلى مما افترضت عليه»(٣).

فالعمل الواجب أفضل من التطوع.

الرابع: باعتبار العامل؛ قال النبي عَلَيْ خالد بن الوليد رَضَالِنَّهُ عَنْهُ وقد وقع

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩٦٩) من حديث عبد بن عباس رَضَالَتُهُعَنْهُا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١١٩٠)، ومسلم (١٣٩٤) من حديث أبي هريرة رَضَّاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) سيأتي تخريجه (ص٣٣٣).

بينه وبين عبد الرحمن بن عوف رَضِيَاللَّهُ عَنْهُمَا ما وقع: «لا تسبوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده لو أنفق أحدكم مثل أحد ذهبا ما بلغ مد أحدكم ولا نصيفه»(١).

الخامس: ويتفاضل العمل بالإخلاص؛ ومثاله ثلاثة رجال:

رجل نوى بالعمل امتثال أمر الله جَلَّجَلَالُهُ والتقرب إليه.

وآخر: نوى بالعمل أنه يؤدي واجبًا، وقد يكون كالعادة.

والثالث: نوى شيئًا من الرياء، أو شيئًا من الدنيا.

فالأكمل فيهم: الأول.

ولهذا ينبغي لنا ونحن نقوم بالعبادة: أن نستحضر أمر الله بها، ثم نستحضر متابعة الرسول عليه فيها؛ حتى يتحقق لنا الإخلاص والمتابعة؛ أفاده شيخنا ابن عثيمين.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٦٧٣)، ومسلم (٢٥٤٠) من حديث أبي هريرة رَضِيَلْكُعَنهُ.

# الحديث الثامن والثلاثون المستخيّع

عَن أَبِي هُرَيرَة رَضَيُلِلَهُ عَنْهُ؛ قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله ﷺ: "إِنَّ الله تَعَالَى قَالَ: مَن عَادَى لِي وَلِيًّا فَقد آذَنتهُ بِالحَربِ، وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبدِي بِشَيءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضتُهُ عَلَيهِ، وَلَا يَزَالُ عَبدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أَحبَبتُهُ افْتَرَضتُهُ عَلَيهِ، وَلَا يَزَالُ عَبدِي يَتَقَرَّبُ إِليَّ بِالنَّوافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أَحبَبتُهُ كُنت سَمعَهُ الَّذِي يَسمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبصِرُ بِهِ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبطِشُ بَهَا، وَلَئِن سَأَلَنِي لَأُعطِينَهُ، وَلَئِن استَعَاذَنِي لَأُعيذَنَهُ الَّذِي يَمشِي بَهَا، وَلَئِن سَأَلَنِي لَأُعطِينَهُ، وَلَئِن استَعَاذَنِي لَأُعيذَنَهُ ».

\* توثيق الحديث:

رَوَاهُ البُخَارِيُّ.

أخرجه البخاري (٢٥٠٢)، وزاد في آخره: «وما تردَّدت عن شيء أنا فاعله تردُّدي عن نفس المؤمن: يكره الموت، وأنا أكره مساءته».

هذا الحديث من الأحاديث القلائل التي انتقدها العلماء على البخاري رَحِمَهُ اللَّهُ كالإمام الذهبي وغيره.

ولكن الحافظ ابن حجر رَحِمَهُ ٱللَّهُ أطال النفس في ذكر شواهده التي تدل بمجموعها أنَّ له أصلًا.

وجاء شيخنا الألباني رَحِمَهُ ٱللَّهُ وفصَّلها تفصيلًا حسنًا، وبسط القول

### الاقنان النَّدِيَّة

فيها تصحيحًا وتضعيفًا، ثم قال في «السلسلة الصحيحة» (٤/ ١٩٠): «وخلاصة القول: إن أكثر هذه الشواهد لا تصلح لتقوية الحديث بها: إما لشدة ضعف إسناده.

وإما لا ختصارها.

اللهم إلا حديث عائشة، وحديث أنس بطريقيه؛ فإنهما إذا ضُمَّا إلى إسناد حديث أبي هريرة اعتضد الحديث بمجموعهما، وارتقى إلى درجة الصحيح -إن شاء الله تعالى-، وقد صحَّحه من سبق ذكره من العلماء».

قلت: وقع في بعض النسخ الخطية زيادة: «وإذا استنصرني نصرته»، وهي ليست في البخاري قطعًا، وإنها في حديث أبي أمامة، وهو ضعيف لا يصح؛ ضعفه الحافظ وشيخنا -رحمها الله-.

#### \* منزلة الحديث:

قال الوزير ابن هبيرة رَحِمَهُ ٱللَّهُ: « في هذا الحديث من الفقه: أن الله قدَّم الإنذار إلى كل من عادى وليَّا بأنه محاربه بنفس المعاداة»(١).

وقال الشوكاني رَحِمَهُ اللَّهُ: «حديث: «من عادى لي وليًّا» قد اشتمل فوائد كثيرة النفع، جليلة القدر، لمن فهمها حقَّ فهمها، وتدبرها كما ينبغي (٢٠).

\* راوي الحديث:

تقدمت ترجمة أبي هريرة رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُ فِي الحديث التاسع.

<sup>(</sup>۱) انظر «شرح الأربعين» لابن دقيق العيد (ص١٢٠)، و«شرح الأربعين» لابن العطار (ص١٨٢).

<sup>(</sup>٢) «قطر الولي على حديث الولي» (ص٢٢٩).

#### \* غريب الحديث:

عادى: من المعاداة؛ وهي: ضد الموالاة؛ أي: من آذى وأبغض وأغضب بالقول أو الفعل.

الولي: ضد العدو، وأولياء الله هم العلماء المؤمنون المتقون؛ كما في قوله تعالى: ﴿ لَا إِنَّ أُولِياءَ الله هُمْ الْعَلَمُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحَزَنُونَ ﴿ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحَزَنُونَ ﴾ [يونس: ٢٢ و ٢٣].

آذنته: أعلمته، وأعلنت الحرب عليه.

مما افترضت عليه: الفرائض؛ كالصلوات الخمس، وصيام رمضان، والزكاة، وحجِّ البيت.

النوافل: عبادة التطوع من صلاة وصيام وصدقة وغير ذلك.

كنت سمعه الذي يسمع به: سددته في كلِّ ما يسمع؛ فلا يسمع إلا الخير. ويده التي يبطش بها: يسدده الله في عمل يده؛ فلا يعمل إلا ما فيه خير. ولئن سألني لأعطينه: إذا دعاني بشيء، وطلب مني شيئًا؛ أعطيته.

ولئن استعاذ بي لأعيذنه: إذا التجأ إليَّ، واحتمى بي؛ أعذته مما استعاذ.

\* موضوع الحديث:

أولياء الله: صفاتهم، وخطورة معاداتهم.

## \* الشرح الإجمالي:

هذا الحديث أشرف حديث في الأولياء؛ حيث يخبر رسول الله عَلَيْهِ عن ربه تعالى: أن من عادى أولياءه، فقد صار حربًا لله، ومن كان كذلك؛ فهو

مهزوم مقهور مدحور لا محالة.

ثم ذكر تعالى أسباب الولاية؛ وهي:

١ - القيام بالفرائض التي شرعها الله: أمرًا أو نهيًا.

٢-الاستمرار على عمل النوافل من الطاعات؛ فإنها بريد إلى محبة الله
 لعبده، ثم شرع الله في بيان ما أعده لأوليائه في الحياة الدنيا:

أ- يسددهم في سمعهم وبصرهم وعمل جوارحهم؛ فلا يقولون ولا يعملون إلا ما فيه خير لأنفسهم وأمتهم.

ب- إجابة دعائهم وحفظهم من كلِّ ما يكرهونه.

\* فقه الحديث:

١ - إثبات الولاية لله جَلَّجَلَالُهُ، وهي ثابتة بالكتاب والسنة وإجماع السلف
 الصالح.

٢-إثبات كرامات الأولياء، وأغلاها وأعلاها؛ هو: الاستقامة على أمر
 الله جَا جَلَالهُ.

وفي ذلك ردُّ على الصوفية الذين يزعمون: أن من نال درجة الولاية سقطت عنه التكاليف، فمن تأمل الحديث علم أن الولي يزداد حفاظًا على التكاليف الشرعية؛ فهو يؤدي الفرائض، ويحافظ على النوافل. ٣- معاداة أولياء الله وإيذاؤهم من كبائر الذنوب؛ لأن الله جَلَّجَلَالُهُ جعل ذلك إعلانًا للحرب.

٤ - حقيقة الولاية هي القيام بالعبودية لرب العالمين، ولذلك أعاد كلمة:

«عبدي» مرتين.

٥ - الفريضة أحبُّ إلى الله من النافلة، وكلُّها يجبها الله.

٦-إثبات محبة الله جَلَّجَلَالُهُ لعباده، والمحبة صفة قائمة بذات الله جَلَّجَلَالُهُ.
 ومن ثمر اتها: الإحسان إلى المحبوب، وثو ابه، وقربه من الله جَلَّجَلَالُهُ.

ومن فمراه و المرام على أن مراتب الأعمال تتفاوت و تتفاضل. ٧-الحديث يدل على أن مراتب الأعمال تتفاوت و تتفاضل.

٨-دليل لأهل السنة والجماعة: أن الإيمان يزيد وينقص.

٩ - من ثهار محبة الله جَلَّجَلَالُهُ لعبده:

أن يسدده في كلِّ شئونه.

ويؤيده في كلِّ أحواله.

ويعينه في جميع أموره.

• ١ - الحديث يبعث الطمأنينة في نفس المؤمن، ويملأ قلبه بالسكينة؛ لأن الله عز وجل يدافع عنه، وتكفل بالانتقام له من أعدائه، والمطلوب منه رعاية إيهانه والاستقامة على منهج الله؛ فيكون المؤمن إذا ابتلي مشغولًا بحفظ دينه غير ناظر إلى عدوه؛ لأن الله تكفل فيه.

١١- الحديث يربي المؤمن على مكارم الأخلاق الآتية:

أ- المحافظة على العمل الصالح، والاستمرار فيه؛ ليلتمس محبة الله جَلَّجَلَالُهُ.

ب- الافتقار إلى الله جَلَّجَلَالُهُ؛ فإن ما حصل للمؤمن من طاعات
 وصالحات وخيرات إنها هو بتوفيق الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

ت- يربي المؤمن على محبة الله جَلَّجَلالُهُ؛ لأن أصل الطاعات وأساسها محبة الله جَلَّجَلالُهُ أطاعه، وكلما قويت الله جَلَّجَلاللهُ أطاعه، وكلما قويت المحبة زادت الطاعة.

ث- يربي المؤمن على مخالفة الهوى والابتعاد عن شرور النفس، ويزهد في الدنيا.

١٢ – الجزع من الموت وعدم محبته لا إثم فيه؛ لقوله تعالى في هذا الحديث القدسي في وصف المؤمن: «يكره الموت».

١٣ - قوله تعالى في هذا لحديث القدسي: «أكره مساءته»: يدل على شدِّة سكرات الموت وصعوبة غمراته؛ ولذلك سهاها الله جَلَّجَلَالُهُ: «مساءة»؛ نسأل الله عز وجل أن يهِّون علينا سكرات الموت.

14 - قال الحافظ ابن رجب في «جامع العلوم والحكم»: «فمتى امتلأ القلب بعظمة الله تعالى؛ محا ذلك من القلب كلَّ ما سواه، ولم يبق للعبد شيء من نفسه وهواه، ولا إرادة إلا لما يريد منه مولاه، فحينئذ لا ينطق العبد إلا بذكره، ولا يتحرك إلا بأمره:

فإن نطق؛ نطق بالله.

وإن سمع؛ سمع به.

وإن نظر؛ نظر به.

وإن بطش؛ بطش به.

فهذا هو المراد بقوله: «كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر

# شكر الأربعين البووية

به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها».

ومن أشار إلى غير هذا؛ فإنها يشير إلى الإلحاد من الحلول والاتحاد، والله ورسوله بريئان منه».

10 – قال شيخنا الإمام الألباني رَحْمَهُ اللّهُ: «ثم إن لشيخ الإسلام جوابًا قيرًا على سؤال حول التردُّد المذكور في هذا الحديث، أنقله هنا بشيء من الاختصار؛ لعزته وأهميته؛ قال رَحْمَهُ اللّهُ في «المجموع» (١٨/ ١٢٩ – ١٣١): هذا حديث شريف، وهو أشرف حديث روي في صفة الأولياء، وقد ردَّ هذا الكلام طائفة، وقالوا: إن الله لا يوصف بالتردد، فإنها يتردد من لا يعلم عواقب الأمور، والله أعلم بالعواقب، وربها قال بعضهم: إن الله يعامل معاملة المتردد!!

والتحقيق: أن كلام رسوله حق وليس أحد أعلم بالله من رسوله، ولا أنصح للأمة، ولا أفصح ولا أحسن بيانًا منه، فإذا كان كذلك كان المتحذلق والمنكر عليه من أضل الناس، وأجهلهم وأسوئهم أدبًا، بل يجب تأديبه وتعزيزه، ويجب أن يصان كلام رسول الله عليه عن الظنون الباطلة، والاعتقادات الفاسدة.

ولكن المتردد منا، وإن كان تردده في الأمر لأجل كونه ما يعلم عاقبة الأمور [فإنه] لا يكون ما وصف الله به نفسه بمنزلة ما يوصف به الواحد منا؛ فإن الله ليس كمثله شيء.

ثم هذا باطل [على إطلاقه]؛ فإن الواحد يتردد تارة لعدم العلم

وبالعواقب، وتارة لما في الفعلين من المصالح والمفاسد، فيريد الفعل لما فيه من المصلحة، ويكرهه لما فيه من المفسدة: لا لجهله منه بالشيء الواحد، الذي يُحب من وجه، ويُكره من وجه؛ كما قيل:

الشيب كره وكره أن أفارقه فاعجب لشيء على البغضاء محبوب وهذا مثل إرادة المريض لدوائه الكريه، بل جميع ما يريده العبد من الأعمال الصالحة التي تكرهها النفس هو من هذا الباب، وفي «الصحيح»: «حُفَّت النار بالشهوات، وحُفَّت الجنة بالمكاره»، وقال تعالى: ﴿كُتِبَعَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوكُرُهُ لِّكُمْ البِهْ البقراء:٢١٦].

ومن هذا الباب يظهر معنى التردد المذكور في الحديث؛ فإنه قال: «لا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه».

فإن العبد الذي هذا حاله صار محبوبًا للحقِّ محبًّا له، يتقرب إليه أولًا بالفرائض وهو يحبها، ثم اجتهد في النوافل التي يحبها ويحب فاعلها، فأتى بكلِّ ما يقدر عليه من محبوب الحقِّ.

فأحبَّه الحقُّ لفعل محبوبه من الجانبين بقصد اتفاق الإرادة، بحيث يحب ما يحبه محبوبه، والرب يكره أن يسوء عبده ومحبوبه؛ فلزم من هذا أن يكره الموت؛ ليزداد من محاب محبوبه.

والله سبحانه وتعالى قد قضى بالموت، فكل ما قضي به؛ فهو يريده ولا بدَّ منه، فالرب مريد لموته لما سبق به قضاؤه، وهو مع ذلك كاره لمساءة عبده، وهي المساءة التي تحصل له بالموت، فصار الموت مرادًا للحقِّ من وجه

## شَوْح الأَرْبَعِيْن النِّووَيّة

مكروهًا له من وجه، وهذا حقيقة التردد؛ وهو أن يكون الشيء الواحد مرادًا من وجه، مكروهًا من وجه، وإن كان لا بدَّ من ترجح أحد الجانبين، كها ترجح إرادة الموت، لكن مع وجود كراهة مساءة عبده.

وليس إرادته لموت المؤمن الذي يجبه ويكره مساءته؛ كإرادته لموت الكافر الذي يبغضه ويريد مساءته».

وقال في مكان آخر (١٠/ ٥٨ - ٥٩): «فبيَّن سبحانه أنه يتردد؛ لأن التردد تعارض إرادتين، فهو سبحانه يحب ما يحب عبده، ويكره ما يكرهه، وهو يكرهه الموت، فهو يكرهه؛ كها قال: «وأنا أكره مساءته»، وهو سبحانه قد قضى بالموت؛ فهو يريد أن يموت، فسمى ذلك: تردُّدًا، ثم بين أنه لا بدَّ من وقوع ذلك» (١٠).أ.هـ.



<sup>(</sup>۱) «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (٤/ ١٩١ - ١٩٣).

# الحديث **التاسع والثلاثون** المجاهر المجاهر المحادثة المحا

عَن ابنِ عَبَّاسٍ رَضَاًلِلَهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ؛ قَالَ: «إِنَّ الله تَجَاوَزَ لِي عَن أُمَّتِي الخَطَأَ، وَالنِّسيَانَ، وَمَا استُكرهُوا عَلَيهِ».

حَدِيثٌ حَسَنٌ - رَوَاهُ ابنُ مَاجَه- وَالبّيهَقِيُّ وَغَيرُهُمَا.

#### \* توثيق الحديث:

حسن - أخرجه ابن ماجه (٢٠٤٥)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٧/ ٣٥٦-٣٥٧)، والعقيلي في «الضعفاء» (٤/ ١٤٥) من طريق الوليد بن مسلم عن الأوزاعي عن عطاء عن ابن عباس عن النبي عليه وضع عن أمتى الخطأ، والنسيان، وما استكرهوا عليه».

قلت: وهذا إسناد ضعيف، وعلته الانقطاع بين عطاء وابن عباس، وقد أشار إلى ذلك البوصيري في «الزوائد»؛ فقال: «إسناده صحيح إن سلم من الانقطاع، والظاهر: أنه منقطع؛ بدليل زيادة عبيد بن عمير في الطريق الثاني، وليس ببعيد أن يكون السقط من جهة الوليد بن مسلم؛ فإنه كان يدلس».

قلت: يريد تدليس التسوية، وإليه أشار البيهقي، فقال: «ورواه الوليد بن مسلم عن الأوزاعي، فلم يذكر في إسناده عبيد بن عمير». والطريق التي فيها عبيد بن عمير أخرجها: البيهقي (٧/٣٥٦)، والدارقطني (٤/ ١٧٠- ١٧١)، وابن حزم في «الأحكام في أصول الأحكام» (٥/ ١٤٩)، والحاكم (١٤٨/٢)، وابن حبان (٢١٩٩)، من طريق بشر بن بكر وأيوب بن سويد؛ قالا: ثنا الأوزاعي عن عطاء بن أبي رباح عن عبيد بن عمير عن ابن عباس رَضَاً لللهُ عَنْهُما به.

قال الحاكم: «صحيح على شرط الشيخين».

ووافقه الذهبي.

وقال البيهقي: «جوَّد إسناده بشر بن بكر، وهو من الثقات».

وقال العقيلي في «الضعفاء» (٤/ ١٤٥): «ويروى من غير هذا الوجه بإسناد جيد».

قلت: يشير إلى هذا الطريق؛ لأنه أخرجه من الطريق الأولى. وحسنه الحافظ في «التلخيص الحبير» (١/ ٢٨١).

وصححه الشيخ أحمد شاكر رَحِمَهُ ٱللَّهُ في تعليقه على «الأحكام في أصول الأحكام» (٥/ ١٤٩)، وشيخنا رَحِمَهُ ٱللَّهُ في «إرواء الغليل» (٨٢).

قلت: وهو صحيح؛ كما قالوا؛ فإن رجاله ثقات، لا معطن فيهم.

وقد أعلَّه أبو حاتم بالانقطاع -أيضًا-؛ فقال ابنه في «علل الحديث» (١/ ٤٣١): «وقال أبي: لم يسمع الأوزاعي هذا الحديث عن عطاء، إنه سمع من رجل لم يسمه، أتوهم أنه عبد الله بن عامر، أو إسهاعيل بن مسلم، ولا يصح هذا الحديث، ولا يثبت إسناده».

قلت: لا يجوز رد حديث الثقة -ولا سيها إذا كان الأوزاعي- بمجرد توهم، ولم يعهد عليه تدليس، ولذلك؛ فنحن على الأصل، وهو صحة حديث الثقة حتى يتبين انقطاعه، ولا سيها أنه ورد من طرق أخرى عن ابن عباس رَضِّ اللَّهُ عَنْهُا.

وروي -أيضًا - عن جماعة؛ منهم: أبو ذر، وابن عمر، وأبو بكرة، وأبو الدرداء، وأبو هريرة، وعمران بن حصين، وثوبان رَضَاًيلَّهُ عَنَاهُمُ؛ وانظرها في «نصب الراية» للزيلعي (٤/ ٦٤-٦٦)، و «التلخيص الحبير» (١/ ٢٨١- ٢٨٣)، وهي لا تخلو من مقال؛ لكن بعضها يقوي بعضها؛ كما قال السخاوي في «المقاصد الحسنة» (٣٧١)، ومجموع هذه الطرق يظهر أن للحديث أصلًا. وساق له شيخنا الإمام الألباني رَحَمَهُ اللَّهُ في «إرواء الغليل» (١/ ١٢٤)

#### \* منزلة الحديث:

شاهدًا من «صحيح مسلم»؛ فانظره.

قال الإمام النووي رَحْمَهُ اللَّهُ: «هذا الحديث اشتمل على فوائد وأمور مهمة، جمعت فيها مصنفًا لا يتحمله هذا الكتاب»(١).

وقال الطوفي رَحِمَدُاللَّهُ: «هذا الحديث عام النفع، عظيم الموقع، وهو يصلح أن يُسَمِّى نصف الشريعة»(٢).

#### \* راوي الحديث:

تقدمت ترجمة عبد الله بن عباس رَضَالِنَّهُ عَنْهُا في الحديث التاسع عشر.

<sup>(</sup>۱) «شرح متن الأربعين» (ص١٠٧).

<sup>(</sup>٢) «التعيين في شرح الأربعين» (ص٣٢٣)، وانظر «فتح الباري» (٥/ ١٩١).

\* غريب الحديث:

تجاوز: عفا أو رفع المؤاخذة.

لي: من أجلي وتعظيمًا لأمري.

الخطأ: فعل الشيء من غير قصد.

النسيان: ذهول القلب عن شيء معلوم.

الاستكاره: إلجاء الإنسان بدون اختيار له بالكلية، ولا قدرة على الامتناع إلى فعل ما لا يريده.

\* موضوع الحديث:

حكم الخطأ والنسيان والإكراه.

\* الشرح الإجمالي:

بيَّن رسول الله ﷺ: أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى تَجَاوِز عن أمته: الخطأ، والنسيان، والاستكراه.

وقد دلُّ القرآن الكريم على مفراداتها:

فأما الخطأ؛ فقال تعالى: ﴿وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَاۤ أَخُطَأْتُم بِهِ وَلَكِنَمَّا مَعَالَكُمْ جُنَاحٌ فِيمَاۤ أَخُطَأْتُم بِهِ وَلَكِنَمَّا لَعَالَى اللَّهِ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَاۤ أَخُطَأْتُم بِهِ وَلَكِنَمَّا لَعَالَى اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ أَعْلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ أَعْلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عِلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عِلْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ

وأما النسيان؛ فقال تعالى: ﴿رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾[البقرة: ٢٨٦].

وأما الاستكراه؛ فقال تعالى: ﴿مَنكَفَرَ بِٱللَّهِ مِنْ بَعْدِإِيمَنِهِ عَإِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَالُهُ وَمُطْمَعٍ بُنُ بِٱلْإِيمَانِ وَلَكِن مَّن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِ مُرْغَضَبُ

مِّنِ ٱللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيرٌ ﴿ [النحل: ١٠٦].

وهذا دليل على سعة رحمة الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى ، وأنه يَعْلَمُ ضَعْفَ عباده؛ فلا يؤاخذهم في هذه الحالات.

#### \* فقه الحديث:

١ - سعة رحمة الله سُبَحانَهُ وَتَعَالَى، وكرمه وعظيم عفوه؛ حيث تجاوز عن
 هذه الأمور، ولطف بعباده في هذه الحالات.

٢- أمة الإسلام خير وأكرم أمة عند الله تعالى؛ لقوله: ﴿وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةَ وَسَطًا﴾[البقرة: ١٤٣].

٣- هذا الأمر من خصائص أمة محمد ﷺ؛ مما يدل على خيريتها وفضلها
 على العالمين.

٤- الحديث تفسير لقوله تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

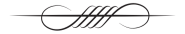
٥ - دليل على التفرقة بين الخطأ والنسيان:

الخطأ: أن يعمل شيئًا؛ فيحصل غير ما قصد.

والنسيان: أن يكون ذاكرًا الشيء؛ فينساه عند الفعل.

٦- يسر الشريعة الإسلامية وسماحتها، وأنها جاءت بدفع العسر، ورفع الحرج، ووضع الإصرار والأغلال التي كانت على الأمم السابقة.

٧- علو قدر النبي ﷺ، ومنزلته الكبرى عند ربه عز وجل.



# الحديث الأربعون المحيث الأربعون

عَن ابن عُمَرَ رَضَالِسَّهُ عَنْهُا؛ قَالَ: أَخَذَ رَسُولُ الله عَلَيْةِ بِمَنكِبِي؛ وَقَالَ: «كُن فِي الدُّنيَا كَأَنَّك غَرِيبٌ، أَو عَابِرُ سَبِيلٍ».

وَكَانَ ابنُ عُمَرَ رَضَيَالِيُّعَنْهُمَا؛ يَقُولُ: إذَا أَمسَيتَ؛ فَلَا تَنتَظِر الصَّبَاحَ. وَإِذَا أَصبَحتَ؛ فَلَا تَنتَظِر المَسَاءَ.

وَخُذ مِن صِحَّتِك لِرَضِك، وَمِن حَيَاتِك لِمَوتِك.

رَوَاهُ البُخَارِيُّ.

\* توثيق الحديث:

أخرجه البخاري (٦٤١٦).

\* منزلة الحديث:

قال ابن دقيق العيد رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «في أجمع هذا الحديث لمعاني الخير وأشرفه» (١).

قال المناوي رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وهـذا الحديث أصل عظيم في قصر الأمل، وألا يتخذ الدنيا وطنًا وسكنًا، بل يكون فيها على جناح سفر مهيأ للرحيل، وقد اتفقت على ذلك وصايا الأمم، وفيه حثُّ على الزهد،

<sup>(</sup>١) «شرح الأربعين» (ص١٢٦).

والإعراض عن الدنيا»(١).

وقال ابن حجر الهيتمي رَحَمَدُ اللّهُ: «هذا الحديث شريف، عظيم القدر، جليل الفوائد، جامع لأنواع الخير، وجوامع المواعظ، فانظر إلى ألفاظه: ما أحسنها وأشرفها وأعظمها بركة، وأجمعها لخصال الخير، والحث على الأعمال الصالحة أيام الصحة والحياة»(٢).

وقال الطوفي: «وهذا الحديث أصل في الفراغ في الدنيا، والزهد فيها، والرغبة عنها، والاقتصار لها، والقناعة فيها بالبلغة»(٣).

#### \* راوى الحديث:

تقدمت ترجمة عبد الله بن عمر رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُمَا فِي الحديث الثاني.

\* غريب الحديث:

أخذ: أمسك.

بمنكبي: مجتمع رأس العضد والكتف؛ لأنه يعتمد عليه.

عابر سبيل: مسافر.

سبيل: طريق.

إذا أمسيت: دخلت في المساء.

وإذا أصبحت: دخلت في الصباح.

\* موضوع الحديث:

قصر الأمل في الدنيا.

(١) «فيض القدير» (٥/ ٦٧).

(۲) «فتح المبين» (ص۲٤۸).

(٣) «التعيين شرح الأربعين» (٣٢٩).

#### \* الشرح الإجمالي:

قال الإمام النووي رَحِمَهُ ألله في «رياض الصالحين»: «قالوا في شرح هذا الحديث: معناه: لا تركن إلى الدنيا، ولا تتخذها وطناً، ولا تُحدِّث نفسك بطول البقاء فيها، ولا بالاعتناء بها، ولا تتعلق منها إلا بها يتعلق به الغريب في غير وطنه، ولا تشتغل فيها بها لا يشتغل به الغريب الذي يريد الذهاب إلى أهله، وبالله التوفيق».

#### \* فقه الحديث:

١-أخذ النبي بمنكبي عبد الله بن عمر رَضَاً لِلله على على محبته له،
 وتنبيهه إلى أهمية ما يقوله له، وفيه جواز مسِّ المعلم أعضاء المتعلم عند
 التعليم والموعظة، وذلك للتأنيس والتنبيه.

٢-حرص النبي عَيَالِيَّةً على إيصال الخير الأمته.

٣-الحض على الزهد في الدنيا، والاقتصار على ما لا بدَّ منه، ومن أراد ذلك كان كعابر السبيل؛ فإنه لا يتزود إلا بقوته، ويتخفف من الأحمال والأثقال التي تعيق سيره، وتقطع سفره إلى مقصده.

٤-المؤمن في الدنيا غريب؛ لأن الجنة هي موطنه الأول: أخرجه منه
 عدوه وسباه، فهو يتزود بها يبلغه المحل الأعلى.

ولابن قيم الجوزية رَحْمَهُ ٱللَّهُ أبيات في هذا المعنى:

منازلك الأولى وفيها المخيّمُ نعود إلى أوطياننا ونسلمُ لها أضحت الأعداء فينا تحكّمُ

وحيٍّ على جنات عدن فإنها ولكننا سبيُ العدودِّ فهل ترى وأيُّ اغتراب فوق غربتنا التي

وقد زعموا أن الغريب إذا نأى وشطت به أوطانه ليس ينعمُ فمن أجل ذا لا ينعم العبد ساعة من العمر إلا بعدما يتألَّمُ ٥-المبادرة إلى عمل كلِّ شيء في وقته.

٦-الحث على اغتنام الفرص للمزيد من الطاعة، وعدم التباطؤ فيها.

٧-الصحة والحياة فرصة للمؤمن يجب أن يستفيد منهما بأعمال الخير؛ فلا ينبغى له أن يفرط فيهما فيما لا ينفعه في آخرته.

 $\Lambda$ الحديث يضبط تعامل المؤمن مع الدنيا.

٩-الحديث أصل في قصر الأمل في الدنيا.

• ١ - الحديث لا يَدُلَّ على ترك طلب المعاش، والتلذذ بالمباحات، فقد فعل ذلك رسول الله عَلَيْةٍ.

١١ - النصيحة تبذل -أحيانًا- بدون سؤال وطلب؛ كما فعل رسول الله على وسول الله عمر رَضَّالِلَهُ عَنْهُما.

١٢ - من لوازم الغربة للرجل الغريب ما يلي:

أ- عدم الاستقرار في البلد الذي يمرُّ عليه، وكذلك المؤمن لا يستقر في الدنبا.

ب- رضاؤه بالقليل من المتاع، وهذا هو حال المؤمن التقيِّ مع متاع الدنيا، فيرضى بالقليل منه.

ت- الغريب لا ينافس أهل البلد في دنياهم وبنائهم وأموالهم وشئونهم؟ لأن همَّته متعلقة بها أمامه من طريق؛ وكذلك المؤمن لا ينافس الناس في دنياهم، بل همُّه معلَّق بالآخرة، والاستعداد لما أمامه.

# شكر الأربعين البووية

ث- استعداده للسفر في أي لحظة أو ساعة، وكذلك -أيضًا- المؤمن مستعد للقاء ربه متى شاء الله سبحانه.

ج- الغريب لا يأسف ويحزن لفوات شيء من دنيا الناس في ذلك البلد؛ لأنها لا تعنيه ولا تغنيه، وكذلك المؤمن لا يأسف ويحزن لفوات شيء من أمور الدنيا حزنًا يقطعه عن عمله وآخرته.

ح- الغريب لا يطمئن ويرتاح حتى تنقطع غربته بالوصول إلى وطنه، وتحقيق ما يريده، والمؤمن لا يرتاح ولا يطمئن حتى يوصله الله بفضله إلى دار كرامته ورحمته: الجنة.

خ- الغريب يجعل إقامته في ذلك البلد عونًا له على قطع سفره؛ فيتزود فيه من الماء والطعام والراحة؛ ليواصل سيره، وكذلك المؤمن.

١٣ - وصف الغربة في الحديث يدل على أمرين:

الأول: ينفي العجب والكبر والبطر والفخر؛ لأن الغريب يجب أن يكون أديبًا.

الثاني: يوحي اللفظ بالمسكنة والتواضع.

وكلا الأمرين يجب أن يتحلى بها المؤمن، فينفي الكبر، والبطر، والفخر، ويلبس لباس العبودية والفقر والذلة لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَكَ.

١٤ قوله: «غريب أو عابر سبيل»، يشتركان في عدم الاستقرار والاستعداد للرحيل.

١٥ - الحديث يربي المؤمن على التطلع للآخرة، والنظر والاستعداد لها.

١٦ - يبين الحديث مدة الدنيا بالنسبة للآخرة، وأنها كإقامة غريب في

### الأفنان النكرية

غربته مقارنة باستيطانه في بلده، أو استراحة عابر سبيل مقارنة بمدة إقامته عند أهله.

وصدق من قال:

مقامات الغريب بكلِّ أَرضٍ كبنيان أُسِّس على الرِّياحِ ١٧ - يدلُّ الحديث بمفهومه على خسارة من باع دنياه بدينه؛ لأنه باع فانيًا زائلًا بباقٍ دائمٍ.

١٨ - قول ابن عمر رَضَوَلِللَّهُ عَنْهُا: «إذا أمسيت؛ فلا تنتظر الصباح، وإذا أصبحت، فلا تنتظر المساء» تفسير لحديث الباب، وتطبيق عملي للحديث.

١٩ - لا يدلَّ الحديث على ترك طلب الرزق، والسعي في المعاش، وتحريم ملذات الدنيا المباحة؛ بدليل فعل النبي عَلَيْلَةً وصحابته الكرام.

٢٠ الحرص على اغتنام الأوقات، وإشغاله بالطاعات: ﴿فَإِذَافَرَغْتَ فَأَنْصَبْ ۞ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَٱرْغَبِ ۞ [الشرح: ٧ و ٨].



# الحديث **الحادي والأربعون** المحادي الأربعون المربعون المربع

عَن أَبِي مُحَمَّدٍ عَبدِ الله بن عَمرِ و بنِ العَاصِ رَضَاً لِللهُ عَنْهُا؛ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ: «لَا يُؤمِنُ أَحَدُكُم حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعًا لِمَا جِئتُ بِهِ».

حَدِيثٌ صَحِيحٌ - رَوَينَاهُ فِي كِتَابِ «الْحُجَّةِ» بِإِسنَادٍ صَحِيحٍ.

\* توثيق الحديث:

ضعيف - أخرجه البغوي في «شرح السنة» (١/ ٢١٢-٢١٣)، وابن أبي عاصم في «السنة» (١٥)، والخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» (٤/ ٣٦٩) وغيرهم.

وهو حديث ضعيف؛ لأن نعيم بن حماد ضعيف؛ لكثرة خطئه، وقد اتهمه بعضهم، وقد ذكر له الحافظ ابن رجب رَحْمَهُ ٱللَّهُ عللًا كثيرة في «جامع العلوم والحكم»، وقال: «تصحيح هذا الحديث بعيد جدًّا من وجوه» (ثم ذكرها).

وأقره شيخنا الإمام الألباني رَحِمَهُ اللَّهُ في «ظلال الجنة في تخريج السنة» (١٥).

#### \* منزلة الحديث:

هذا الحديث مع وجازته يصلح أن يقال: إنه كلُّ الإسلام؛ لإفادته أن من

كان هواه تبعًا لجميع ما جاء به النبي عَلَيْهُ؛ فهو المؤمن الكامل، ومن أعرض عن جميع ما جاء به، ومنه الإيمان؛ فهو كافر(١١).

قال الطوفي: «وهذا الحديث على وجازته واختصاره من الجوامع لهذه الأربعين وغيرها من السنة»(٢).

#### \* راوى الحديث:

عبد الله بن عمر و بن العاص الإمام الحبر العابد، قرشي سهمي، صاحب رسول الله عليه وابن صاحبه، وليس أبوه أكبر منه إلا بإحدى عشر سنة، هاجر هو أبوه قبل الفتح، وكان قد أسلم قبل أبيه.

كان رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ مِجتهدًا في العبادة: يصوم النهار، ويقوم الليل.

وهو أكثر الصحابة رَضَالِللهُ عَنْهُمُ أخذًا عن رسول الله عَلَيْكَ، ولكن أبا هريرة أكثر رواية منه؛ لأن أبا هريرة تصدى للرواية، وعبد الله غلبت عليه العبادة.

عمي في آخر عمره، وكان مع أبيه عمرو بن العاص رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ إلى أن توفي في مصر، ثم انتقل إلى الشام، ثم إلى مكة، ثم توفي بها ليالي الحرة آخر ذي الحجة سنة (٦٣هـ) عن (٧٢) سنة.

\* غريب الحديث:

لايؤمن: إيهانًا كاملًا.

حتى يكون هواه: ميله وإرادته.

تبعًا لما جئت به: لما جاء به من الشرع: فلا يلتفت إلى غيره.

<sup>(</sup>١) انظر «الجواهر اللؤلؤية شرح الأربعين النووية» (ص٣٦٧).

<sup>(</sup>٢) «التعيين في شرح الأربعين» (ص٣٣١).

#### \* موضوع الحديث:

وجوب الانقياد لما جاء به محمد عَيْكَالِيُّهُ.

### \* الشرح الإجمالي:

هذا الحديث مع ضعف إسناده؛ فإن معناه صواب؛ لأن أعظم مبادئ الإسلام التي يحرص على ترسيخها في النفوس المطمئنة: الانقياد لأحكام الشرع وتعاليمه، بحيث تصبح أقواله وأفعاله وأصوله صادرة عن الشرع، مرتبطة بأحكامه، وبهذا تتكامل جوانب الإيهان في نفسه ووجدانه.

وفي هذا الحديث يخبر الرسول عَلَيْهُ أن العبد لا يكون إيهانه كاملًا حتى يكون ميله وإرادته تابعًا لما جاء به الشرع المبين، ومنقادًا لهدي خير المرسلين. ولهذا الحديث مدلوله في بيان ضرورة التزام منهج الله جَلَّجَلالُهُ، والإذعان لأحكامه وشرعه ظاهرًا وباطنًا، والتسليم التام؛ كها في قوله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحُكِّمُوكَ فِي مَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ رُثُمَّ لَا يَجِدُواْ

ومن هنا ندرك أن مخالفة الهوى تتطلب همَّة عالية، وعزيمة صادقة، ولذلك كان جهاد النفس هو الجهاد الأكبر؛ كما قال رسول الله ﷺ: «أفضل الجهاد أن يجاهد الرجل نفسه وهواه»(١).

فِيَّ أَنفُسِهِ مُحَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴿ النساء: ٦٥].

#### \* فقه الحديث:

١ - المؤمن يتخلى عن هواه المخالف لشريعة الله جَلَّجَلَالُهُ.

<sup>(</sup>١) رواه أبو نعيم وابن النجار من حديث أبي هريرة رَضَوَلَيَّهُ عَنْهُ، وصححه شيخا الإمام الألباني رَحَهَ أُللَّهُ في «صحيح الجامع الصغير» (١٠٩٩).

٢-من جعل هواه يتبع كتاب الله وسنة رسوله عَلَيْكَةٌ؛ فقد استكمل الإيمان.

٣-طاعة الهوى تصرف عن الهدى.

٤-دَلُّ هذا الحديث على أن الإيمان يزيد وينقص.

٥ - هذا الحديث يربي نفس المؤمن على مايلي:

أ- مجاهدة النفس حتى تتبع الشرع، وتقنع بالدليل.

ب- محاسبة النفسس ومراقبتها وحملها على طاعة الله جَلَّجَلَالُهُ ورسوله ﷺ.

ت-الاستسلام لأمرالله جَلَّجَلَالُهُ ورسوله ﷺ سواء وافق الهوى أم خالفه.
 ث- محبة أوامر الله جَلَّجَلَالُهُ وتعظيم حرماته.

ج- طلب الدليل؛ فإن صحَّ عمل به، ولو كانت نفسه تنازعه، وهواه يهانعه.

7- يجب نصرة السنة النبوية الصحيحة، ونشرها؛ لأن ذلك من لوازم الإيان.



# الحديث **الثاني والأربعون** المربية المربية

عَن أَنَسِ بنِ مَالِكٍ رَضِاًلِلَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعت رَسُولَ الله عَلَيْ يَقُولُ: «قَالَ الله عَلَيْ يَقُولُ: «قَالَ الله عَلَى مَا كَانَ الله تَعَالَى: يَا ابنَ آدَمَ! إِنَّكَ مَا دَعَوتنِي وَرَجَوتنِي غَفَرتُ لَك عَلَى مَا كَانَ مِنك وَلَا أُبَالِي.

يَا ابنَ آدَمَ! لَو بَلَغَت ذُنُوبُك عَنَانَ السَّرَاءِ، ثُمَّ استَغفَرتنِي غَفَرتُ لَكَ السَّرَاءِ، ثُمَّ استَغفَرتنِي غَفَرتُ لَك، وَلَا أُبَالِي.

يَا ابنَ آدَمَ! إِنَّكَ لَوْ أَتَيتنِي بِقُرَابِ الأَرضِ خَطَايَا، ثُمَّ لَقِيتنِي لَا تُشرِكُ بِي شَيئًا؛ لَأَتَيتُك بِقُرَابِهَا مَغفِرَةً».

رَوَاهُ التِّر مِذِيُّ، وَقَالَ: حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ.

#### \* توثيق الحديث:

أخرجه الترمذي (٣٥٤٠) من طريق كثير بن فائد: أخبرنا سعيد بن عبيد قال: سمعت بكر بن عبد الله المزني يقول: أخبرنا أنس بن مالك؛ قال: سمعت رسول الله عليه يقول: (فذكره).

وقال الترمذي: «حسن غريب، لا نعرفه إلا من هذا الوجه».

قلت: إسناده ضعيف؛ لأن كثير بن فائد مقبول؛ أي: عند المتابعة.

### الآفئانُ النَّدِيَّة

وللحديث شاهد من حديث أبي ذر رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ: أخرجه أحمد (٥/ ١٧٢)، والدارمي (٢/ ٣٢٢)، من طريق غيلان، عن شهر بن حوشب، عن عمرو بن معديكرب عنه به.

وخالفه عبد الحميد بن بهرام؛ فقال: ثنا شهر، حدثني ابن غنم: أن أبا ذر حدثه به.

أخرجه أحمد (٥/١٥٤).

وشهر بن حوشب؛ فيه ضعف من قِبَل حفظه.

والوجه الأول أصح؛ لأن غيلان أوثق من بهرام؛ لأن غيلان توبع عليه؛ فقد تابعه عامر الأحول، عن شهر بن حوشب، عن عمرو بن معديكرب، عن أبي ذر به.

أخرجه أحمد (٥/ ١٧٤).

وعامر الأحول؛ هو: عبد الواحد البصري: صدوق يخطئ.

وله طريق آخر مختصر عن أبي ذر:

أخرجه الحاكم (٢٤١/٤)، وأحمد (١٠٨/٥) من طريق عاصم، عن المعرور بن سويد: أن أبا ذر رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ؛ قال: حدثنا الصادق المصدوق على فيها يرويه عن ربه -تبارك وتعالى- أنه قال: «الحسنة بعشر أمثالها أو أزيد، والسيئة واحدة أو أغفرها، ولو لقيتني بقراب الأرض خطايا ما لم تشرك بي؛ لقيتك بقرابها مغفرة».

قلت: هذا إسناد رجاله ثقات، غير عاصم؛ وهو: ابن بهدلة، وهو

صدوق؛ فالإسناد حسن.

وبالجملة؛ فالحديث صحيح بشواهده، والله أعلم.

\* منزلة الحديث:

هذا الحديث عظيم الشأن؛ لأنه على عظم شأن التوحيد، وعظم الأجر الذي أكدَّه الله جَلَّجَلَالُهُ للموحدين.

وهو أرجى حديث في السنة؛ فيه دلالة على سعة رحمة الله؛ لئلا ييئس المذنبون من كثرة الخطايا.

قال ابن دقيق العيد: «هذا الحديث بشارة عظيمة، وحلم وكرم عظيم، وما لا يحصى من أنواع الفضل والإحسان، والرأفة والحمة والامتنان»(١).

\* راوي الحديث:

تقدمت ترجمة أنس بن مالك رَضِّ لَللَّهُ عَنْهُ في الحديث الثالث عشر.

\* غريب الحديث:

إنك ما دعوتني ورجوتني غفرت لك: متى دعوتني ورجوتني غفرت لك. دعوتني: سألتني أن أغفر لك.

رجوتني: رجوت مغفرتي ولم تيأس.

غفرت لك: سترت ذنبك، وتجاوزت عنك.

على ما كان منك: على ما كان منك من معاص، ويدل عليه قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَكِعِبَادِى ٱللَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَظُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ اللَّهُ يَغْفِرُ اللَّهَ يَعْفِرُ اللَّهَ يَعْفِرُ اللَّهَ عَلَى اللهُ وُورُ الرَّحِيمُ ﴿ الزمر: ٥٣].

<sup>(</sup>۱) «شرح الأربعين» (ص١٣١)، وانظر «شرح الأربعين» لابن العطار (١٩٢).

لا أبالي: لا يضرني، ولا ينقص في ملكي شيئًا.

لو بلغت ذنوبك عنان السماء: يعني: لو بلغت خطاياك بكثرتها السحاب، أو ما ظهر لك في السماء.

ثم استغفرتني غفرت لك: إذا طلبت المغفرة بصدق وإخلاص وافتقار إلى الله؛ غفر الله لك.

لو أتيتني بقراب الأرض خطايا: لو جئتني بملء الأرض خطايا دون الشرك.

#### \* موضوع الحديث:

الحث على التوبة وعدم اليأس من رحمة الله، وفضل التوحيد.

### \* الشرح الإجمالي:

في هذا الحديث القدسي يخاطب الله جَلَّجَلَالُهُ جميع بني آدم، وأنهم:

١-إذا سألوا المغفرة، ورجوا الرحمة، ولم ييأسوا من روح الله عز وجل؛
 غفر الله لهم ذنوبهم، وستر عيوبهم، وتجاوز عنهم.

٢-لو بلغت ذنوب الإنسان ما ظهر له من السهاء، وملأت الأرض لكن
 لقي الله لا يشرك به شيئًا؛ غفرها الله جَلَّجَلَالُهُ وتجاوز عنها، وفي هذا تحريض
 على الإخلاص، وأنه سبب للمغفرة والرحمة والنجاة.

#### \* فقه الحديث:

١ -بيان سعة رحمة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ.

٢-بيان أن الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى يحب من عباده: أن يدعوه، ويرجوه، ويطلبوا

منه المغفرة.

٣-بيان الإيمان بالله جَلَّجَلالُهُ شرط في مغفرة الذنوب؛ فإن الله جَلَّجَلالُهُ
 لا يغفر أن يشرك به، ويغفر ما دون ذلك.

٣-إذا تاب العبد توبة نصوحًا؛ غفر الله جَلَّجَلَالُهُ ذنوبه، ولو كانت ملء الأرض أو بلغت السحاب.

٤-بيان فضيلة الإخلاص، وأنه سبب كلِّ خير، وبه يدفع كلَّ شرِّ ومكروه.

٥-يبين الحديث بعض أسباب المغفرة؛ وهي:

أ- الدعاء؛ لقوله: «ما دعوتني».

ب- الرجاء؛ لقوله: «مارجوتني».

ت- الاستغفار؛ لقوله: «ثم استغفرتني؛ غفرت لك».

ث- التوحيد؛ لقوله: «ثم لقيتني لا تشرك بي شيئًا».

٦-الحديث يفتح باب الأمل للمسرف على نفسه بالمعاصي؛ لئلا يقنط
 من رحمة الله عز وجل.

٧-الإسلام يصلح المخطئ، ويعالج المذنب، ويفتح باب التوية.

٨-ينبغي على العبد أن يتعلق بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ في جميع أحواله وأحيانه؛
 لأنه لا غنى له عن مولاه طرفة عين، ولا أقلَّ من ذلك.

١٠ الحديث يبين أن الإنسان خُلِقَ ضعيفًا؛ وأنه خطَّاء، ولكن باب الرحمة مفتوح.

١١- الحديث يربي في نفس المسلم مكارم الأخلاق الآتية:

أ- جانب الحياء من الله جَلَجَلالُهُ؛ فالله سبحانه ينادي على المسرفين والمخطئين: تعالوا إلى رحمتي التي وسعت كلَّ شيء، وعمَّت كلَّ حيٍّ، وهم مع ذلك يذنبون ويخطئون، وهو سبحانه لا يغلق بابه في وجوههم، ولا يردهم إذا حلُّوا نادمين في رحابه، ولا شك أن هذا يورث العبد الحياء من الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

ب- حسن الظن بالله جَلَّجَلالهُ، والله عند ظن العبد به.

ت- يقوي جانب الرجاء بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ؛ فلا يقنط من رحمته، ولا ييأس من روحه.

17 - بيان فضل التوحيد، وأنه سبب لمغفرة الذنوب؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً وَمَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْضَ لَ شَكَ لَكُ بَعِيدًا ﴿ إِلنَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ النَّهِ [النساء: ١١٦].

١٣ - الحديث بين ضعف الإنسان، وكثرة ذنوبه، وعظم حاجته إلى رحمة الله عز وجل.



#### خاتمة رزقنا الله الحسنى وزيادة

ختم المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ هذا الكتاب المفيد بهذا الحديث العظيم الذي يحض على الاستغفار والتوبة ؛ لأن الله جَلَّجَلَالُهُ أمر نبيه عَلَيْ في آخر حياته؛ فقال: ﴿ ذَا جَلَةَ نَصْرُ اللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ۞ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَيَدَخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفْوَاجًا ۞ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ وَكَانَ تَوَّابًا ۞ [النصر: ١-٣].

ولذلك ينبغي للإنسان أن يلتزم الاستغفار؛ لأن من لزم الاستغفار، وداوم عليه وأكثر منه؛ فإنه:

يفرج عنه الكروب.

وتوسع له الضيقات.

ويرزقه الله عز وجل من حيث لا يحتسب.

اللهم اجعلنا من التوّابين المستغفرين، واستعملنا بطاعتك، ولا تستبدلنا بظلمنا لأنفسنا، واجعلنا هداه مهديين، لا ضالين ولا مضلين، ولا تخزنا يوم يبعثون: يوم لا ينفع مال ولا بنون؛ إلا من أتى الله بقلب سليم. سبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت

استغفرك واتوب اليك.

# الضهارس

\* فهرس الآيات القرآنية \* فهرس الأحاديث النبوية \* فهرس الآثار السلفية \* فهرس الموضوعات

# فهرس الآيات القرآنية

| الصفحة      | رقمها | الآية                                                                           |  |
|-------------|-------|---------------------------------------------------------------------------------|--|
| سورة البقرة |       |                                                                                 |  |
| 100         | ٤٠    | ﴿يَلْبَنِيٓ إِسْرَآعِيلَ ٱذۡكُرُواْ نِعۡمَتِيٓ ٱلَّتِيٓ أَنْعَمَتُ عَلَيْكُمْ ﴾ |  |
| 717         | 1 • 9 | ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ لَوْ يَرُدُّ ونَكُم ﴾                    |  |
| 100         | 107   | ﴿فَٱذْكُرُونِ ٓ أَذَكُرُكُمْ ﴾                                                  |  |
| 455         | 188   | ﴿وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطَا﴾                                      |  |
| ٨٢          | 177   | ﴿يَتَأَيُّهَاٱلَّذِينَءَامَنُواْكُلُواْمِنطَيِّبَتِ مَارَزَقَنَكُمْ             |  |
| 444         | ١٨٥   | ﴿يُرِيدُٱلنَّهُ بِكُو ٱلْيُسْرَ﴾                                                |  |
| 188         | 190   | ﴿وَأَحۡسِنُوٓٵ۫ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحۡسِنِينَ ﴾                          |  |
| 444         | ۲۸۰   | ﴿وَإِنكَانَدُوعُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ﴾                           |  |
| ۸۹۲و٤٤٣     | ٢٨٢   | ﴿لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾                               |  |
| 454         | 7.17  | ﴿رَبَّنَا لَانُوَاخِذْنَا إِن نَّسِينَا أَوْأَخْطَأْنَا﴾                        |  |
|             | مران  | سورة آل ع                                                                       |  |
| 197         | 7.7   | ﴿وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ و﴾                                            |  |
| 718         | 1.4   | ﴿وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبِّلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا ﴾                                   |  |
| 790         | 11.   | ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَأُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾                                 |  |
| 717         | 189   | ﴿وَلِا تَهِنُواْ وَلَا تَحَىٰزَفُواْ وَأَنتُهُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ﴾                 |  |
| 11          | 107   | ﴿مِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنْيَ اوَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلْآخِرَةَ ﴾              |  |
| Y 0 V       | 110   | ﴿كُلُّ نَفْسِ ذَا بِهَ أُ ٱلْمَوْتِ ﴾                                           |  |
|             | ساء   | سورة المنا                                                                      |  |
| 110         | 70    | ﴿ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَاعَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ ﴾     |  |

| الصفحة  | رقمها | الآية                                                                                   |
|---------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 199     | ٧٩    | ﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ ﴾                                           |
| 787     | ٨٢    | ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾                                                  |
| 77      | ۸۳    | ﴿وَإِذَا جَآءَهُمُ أَمْرُمِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِٱلْحَوْفِ ﴾                                 |
| 717     | 118   | ﴿لَّاحَيْرَ فِي كَثِيرِمِّن نَجَّوَلَهُ مْ                                              |
| ٣٦.     | 117   | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِ رُأَن يُشْرَكَ بِهِ ٤ ﴾                                      |
| 170     | 171   | ﴿ وَيِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّـمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾                                 |
| ۲۰۷و۲۰۲ | 180   | ﴿يَآيُّهُا ٱلَّذِينَءَ امَنُواْ كُونُواْ قَرَّمِينَ بِٱلْقِسْطِ﴾                        |
|         |       | سورة المائدة                                                                            |
| 180     | ٥     | ﴿ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ حِلُّ لَّكُمْ ﴾                                 |
| ۲۸۸     | ٦     | ﴿مَايُرِيدُ أَلْلَهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ ﴾                                |
| 114     | 10    | ﴿قَدْجَآءَكُم مِّرِنَ ٱللَّهِ نُورُ ﴾                                                   |
| 114     | ٤٤    | ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوَرُكَ فَيِهَاهُدًى ﴾                                         |
| 718     | ٩١    | ﴿إِنَّمَا يُرِيدُٱلشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْفَدَاوَةَ ﴾                    |
| ٧١      | 1 • 1 | ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَشَعَلُواْ عَنَّ أَشْيَاتَ إِن تُبَدَّ لَكُون ﴾ |
|         |       | سورة الأنعام                                                                            |
| ۲٠۸     | 07    | ﴿ وَلَا تَطْرُوا ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم ﴾                                         |
| ١٣٦     | 171   | ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمْ يُذْكَرِ أُسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ﴾                      |
|         |       | سورة الأعراف                                                                            |
| ۰۸و ۱۹۰ | 101   | ﴿وَيُحِيلُ لَهُ مُ ٱلطَّلِيَبَاتِ ﴾                                                     |
| W.0     | ١٦٤   | ﴿ وَإِذْ قَالَتَ أُمَّةٌ يُمِّنْهُ رِيعَ تَعِظُونَ قَوْمًا أَلَّهُ مُهْلِكُهُمْ ﴾       |
|         |       | سورة الأنفال                                                                            |
| 107     | ٦٦    | ﴿ فَإِن يَكُن مِّن كُرُمِيًّا ثَكَةُ صَابِرَةٌ ﴾                                        |
|         |       | سورة التوية                                                                             |
| 179     | ١٥و١٥ | ﴿ قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُ مُّ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ ﴾                                  |
| ١٨٥     | 7.    | ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسُ ﴾                    |
| 777     | ٦٧    | ﴿ نَسُوا ٱللَّهَ فَنَسِيبُهُ مُ                                                         |
|         |       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                   |

| نَ ثَحَ الْأَرْبَعِيْنِ النَّووَيَّة | نڈ |
|--------------------------------------|----|
|--------------------------------------|----|

| الصفحة    | رقمها     | الآية                                                                                     |
|-----------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۲و ۲۶۲  | 97        | ﴿ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لِتَحْمِلَهُ مْ ﴾                              |
|           |           | سورة يونس                                                                                 |
| ۲۸۱ و ۱۸۹ | ٥         | ﴿هُوَٱلَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيآةً ﴾                                                    |
| ٣٣٣       | ۲۲و۳۳     | ﴿ أَلآ إِنَّ أَوْلِيَاءَ ٱللَّهِ لَاخُوْقُ عَلَيْهِمْ ﴾                                   |
|           |           | سورة إبراهيم                                                                              |
| 100       | ٧         | ﴿ وَإِنْتَأَذَّنَ رَبُّكُ مُ لَإِن شَكَرْتُمُ لَأَزِيدَنَّكُمْ ﴾                          |
| ٣١        | 7         | ﴿ أَلْهُ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةَ طَيِّبَةً ﴾                           |
|           |           | سورة النحل                                                                                |
| 709       | ٣٢        | ﴿ٱدۡخُلُواْ ٱلۡجِنَّةَ بِمَالُّنـٰتُمْ تَعَمَلُونَ ﴾                                      |
| 70        | ٣٦        | ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَافِي كُلِّ أُمَّ ذِرَّسُولًا ﴾                                          |
| ۹۷ و ۱۳۳  | ٩٠        | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ ﴾                                     |
| 337       | 1.7       | ﴿مَنكَفَرَ بِٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ عَإِلَّا مَنْ أُكِرِهَ ﴾                      |
|           |           | سورة الكهف                                                                                |
| 717       | 17        | ﴿وَتَرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَّزَوَرُ عَن كَهْ فِهِمْ ﴾                              |
| ۲۰۸       | 7.4       | ﴿ وَٱصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ ﴾                    |
|           |           | سورة مريم                                                                                 |
| ۲۷۰و۲۷۰   | ٦٤        | ﴿وَمَاكَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴾                                                            |
|           |           | سورة طه                                                                                   |
| ۲٧٠       | ٥٢        | ﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِندَرَتِي فِي كِتَنبِ ﴾                                                |
|           |           | سورة الأنبياء                                                                             |
| 119       | ٤٨        | ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ وَهَـُرُونِ ۖ ٱلْفُرِّقَانَ ﴾                               |
|           |           | سورة الحج                                                                                 |
| 719       | ١و٢       | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمَّ إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ﴾ |
|           |           | سورهٔ المؤمنون                                                                            |
| ٤١        | 1 2 - 1 7 | ﴿ وَلَقَدَ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَالَةِ مِّن طِينٍ ﴾                                |
|           |           |                                                                                           |

| الصفحة      | رقمها |              | الآية                                                                                             |
|-------------|-------|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             |       | سورة النور   |                                                                                                   |
| <b>T</b> 1A | ٣٦    |              | ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ وَ﴾                           |
|             |       | سورة الشعراء |                                                                                                   |
| 717         | 111   |              | ﴿قَالُواْ أَنُوُّمِنُ لَكَ وَٱتَّبَعَكَ ٱلْأَرْذَلُونَ ﴾                                          |
|             |       | سورة النمل   |                                                                                                   |
| 77.         | 10    |              | ﴿ وَلَقَدْءَ اتَّيْنَا دَاوُدِ دَوَسُ لَيْمَنَ عِلْمًا ﴾                                          |
|             |       | سورة السجدة  |                                                                                                   |
| Y 0 V       | ۱۲و۱۷ |              | ﴿تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ ﴾                                                       |
|             |       | سورة الأحزاب | ,                                                                                                 |
| ٣٤٣         | ٥     |              | ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ حُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُم ﴾                                                |
|             |       | سورة فاطر    | , -                                                                                               |
| ٧٥          | ٨٢    |              | ﴿إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَٰؤُاْ﴾                                          |
|             |       | سورة يس      |                                                                                                   |
| 711         | ٣٨    |              | ﴿وَٱلشَّمْسُ جَمْرِي لِمُسۡ تَقَرِّلُهَا ﴾                                                        |
| 719         | ٤٠    |              | ﴿وَٱلشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّلَهَاٝ﴾<br>﴿لَا ٱلشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَآأَن تُدَرِكَٱلْقَمَرَ﴾ |
|             |       | سورة ص       |                                                                                                   |
| 191         | ٣     |              | ﴿ وَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ ﴾                                                                         |
| 717         | 44    |              | ﴿هَاذَاعَطَآوُنَا فَأَمَنُنَّ ﴾                                                                   |
|             |       | سورة الزمر   |                                                                                                   |
| ٦٦          | ٣     |              | ﴿مَانَعَ بُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى ٱللَّهِ زُلۡفَيٓ ﴾                                |
| <b>mov</b>  | ٥٣    |              | ﴿قُلْ يَلِعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ ﴾                                    |
| 77.         | ٣٧و٤٧ |              | ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِزُمُرًا﴾                                   |
|             |       | سورة فصلت    |                                                                                                   |
| ٢٢١و٧٦١     | ٣.    |              | ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْرَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ﴾                                    |
|             |       | سورة الشورى  |                                                                                                   |
| 777         | 11    |              | ﴿لَيْسَكُمِثْلِهِۦشَىٓءٌ﴾                                                                         |
|             |       | سورة الزخرف  |                                                                                                   |

## شكر الأربعين البووية

| 97              | ٨٠    |                | ﴿أُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَانْسَمَعُ سِتَّرَهُمْ وَتَجْوَلَهُم                                                                |
|-----------------|-------|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة          | رقمها |                | الآية                                                                                                                         |
|                 |       | مورة محمد      |                                                                                                                               |
| 100             | ٧     |                | ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن تَنصُرُواْ ٱللَّهَ                                                                     |
|                 |       | سورة الحجرات   |                                                                                                                               |
| ٣٠٦             | 17    |                | ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ ﴾                                                    |
| ۰۰ تو ۲۰۷ و ۳۱۵ | ١٣    |                | ﴿ يَنَأَيُّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجۡتَيٰبُواْ كَثِيرَامِّنَ ٱلظَّنِّ ﴾<br>﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَتَقَلَكُمْ ﴾ |
|                 |       | سورةٰ ق        |                                                                                                                               |
| 97              | ١٨    |                | ﴿مَّايِلُفِظُ مِن قَوْلٍ ﴾                                                                                                    |
|                 |       | سورة الذاريات  |                                                                                                                               |
| 77.             | ۲۰و۲۱ |                | ﴿وَفِي ٱلْأَرْضِ اَلِكُ لِلْمُوقِينِ ﴾                                                                                        |
| ٦٥              | ٥٦    |                | ﴿وَمَاخَلَقُتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّالِيَعْبُدُونِ ﴾                                                                      |
|                 |       | سورة الحديد    |                                                                                                                               |
| ١٨٦             | 17    |                | ﴿ وَمَرَتَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ يَسَعَىٰ نُورُهُم                                              |
|                 |       | سورة الحشر     |                                                                                                                               |
| 177             | ٩     |                | ﴿وَيُوْتِرُونَ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ ﴾                                                                                           |
| ٣١٥             | ١.    |                | ﴿وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا ﴾                                                                                       |
|                 |       | سورة الجمعة    |                                                                                                                               |
| Y • 9           | ٤     |                | ﴿ ذَالِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْمِيهِ مَن يَشَاءُ ﴾                                                                              |
|                 |       | سورة المنافقون |                                                                                                                               |
| 717             | ٨     |                | ﴿وَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾                                                                       |
|                 |       | سورة التغابن   |                                                                                                                               |
| Y 9.A           | ١٦    |                | ﴿فَاتَّقُواْ ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ                                                                                        |
|                 |       | سورة الطلاق    |                                                                                                                               |
| 107             | ٣     |                | ﴿وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى ٱلدَّهِ فَهُوَحَسُبُهُۥ                                                                              |
|                 |       | سورة القلم     |                                                                                                                               |
| 779             | ٤     |                | ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾                                                                                         |
|                 |       |                |                                                                                                                               |

|            |               | <b>"</b> " -                                                                                         |
|------------|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة     | رقمها         | الآية                                                                                                |
|            | ورهٔ النازعات |                                                                                                      |
| ١٨٧        | £ 1-4V        | ﴿ فَأَمَّا مَنْ طَغَيْ ﴾                                                                             |
|            | مورة التكوير  | ш                                                                                                    |
| 177        | 79            | ﴿ وَمَا تَشَآءُ ونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾                                 |
|            | سورة الفجر    |                                                                                                      |
| 101        | <b>**-</b> ** | ﴿ يَتَأَيُّتُهُا ٱلنَّفَسُ لَأَمُطْمَ إِنَّا أَنَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ |
|            | سورة اثبلد    |                                                                                                      |
| ٥٨         | ۱۷ و ۱۸       | ﴿ثُمَّاكَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَوَاصَوًاْ بِٱلصَّارِ ﴾                                    |
|            | سورة الشرح    |                                                                                                      |
| <b>70.</b> | ٧و٨           | ﴿ فِإِذَا فَرَغۡتَ فَٱنصَبۡ ﴾                                                                        |
|            | سورة القدر    |                                                                                                      |
| 779        | ٣             | ﴿لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِخَيْرُ عِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾                                                       |
|            | مورة الزلزلة  | ш                                                                                                    |
| ٦٧         | ٧و٨           | ﴿فَنَنِيعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَوُهِ                                                    |
|            | سورة العصر    | •                                                                                                    |
| ۸٥و۲۶۲     | ٣-١           | ﴿ ٱلْعَصْرِ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴾                                                       |
|            | سورة النصر    |                                                                                                      |
| 771        | ٣-١           | ﴿ إِذَاجَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتُحُ ﴾                                                            |
|            | سورة المسد    | _                                                                                                    |
| ٣٢٣        | ٤-١           | ﴿تَبَّتْ يَدَآ أَبِي لَهَبِ وَتَبَّ ﴾                                                                |



## فهرس الأحاديث النبوية

#### حرف الألف

| ۸٩           | ابني هذا سيد                          |
|--------------|---------------------------------------|
| ٧٥           | ابني هذا سيد                          |
|              | أتدرون ماذا قال ربكم الليلة؟          |
| 711          | أتدري أين تذهب؟                       |
| ١٠٤          | اتق المحارم تكن أعبد الناس            |
| ۲۱.          | احتجت الجنة والنار                    |
| 71           | إذا استنصح أحدكم أخاه                 |
| ١١.          | إذا بويع لخليفتين                     |
| <b>7 V E</b> | إذا تكلُّم الله بالوحي سمع أهل السهاء |
| ٩٧           | إذا حسن أحدكم إسلامه!                 |
| ۲۲۱          | إذا غضب أحدكم فليسكت                  |
| 178          | استأخرن؛ فإنه ليس لكن أن تحققن الطريق |
| ٧٦           | أعلم أمتي بالحلال والحرام             |
| 404          | أفضل الجهاد أن يجاهد الرجل نفسه وهواه |
| ١٠٩          | اقتلوا الفاعل والمفعول به             |
| ٦٣           | أمرت أن أقاتل الناس                   |
| ٣٤           | إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه         |
| ۲۲۲          | إن الله اصطفى من بني إسهاعيل كنانة    |
| ٣٤.          | إن الله تجاوز عن أمتي                 |
| 777          | إن الله تعالى فرض الفرائض             |

| ٧٨        | إن الله طيب                                     |
|-----------|-------------------------------------------------|
| <b>77</b> | إن الله كتب الحسنات والسيئات                    |
| 717       | إن الله لا ينظر إلى صوركم                       |
| ٣٠٨       | إن الله يعطي على الرفق                          |
| ٩ ٤ و ٠ ٩ | إن الحلال بين                                   |
| ٤٠        | إن قلوب بني آدم كلها بين إصبعين من أصابع الرحمن |
|           | إنها الأعمال بالخواتيم                          |
| ν         | إنها الأعمال بالنيات                            |
| Y 1 V     | أنه خلق كل إنسان من بني آدم                     |
| YTV       | أوصيكم بتقوى الله تعالى                         |
| لباء      | حرف ا                                           |
|           | بايعت رسول الله على إقام الصلاة                 |
| YYA       | البر حسن الخلق                                  |
| ۲۸        | بني الإسلام على خمس                             |
| لثاء      | حرف ا                                           |
|           | ثلاثة لا يكلمهم الله ولا ينظر إليهم             |
| جيم       | حرف ال                                          |
| YTY       | جئت تسأل عن البر                                |
| حاء       | حرف ال                                          |
| ۲۱۳       | حديث تخيير النبي أن يكون نبيًا ملكًا            |
| \V        | حديث جبريل عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ                  |
| 111       | حديث قتل الجاسوس                                |
| 11.       | حديث قتل شارب الخمر في المرة الرابعة            |
| 1 • 9     | حديث قتل من نكح زوجة أبيه                       |
| ۸۹        | الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة               |
| ٣٥٦       | الحسنة بعشر أمثالها                             |
| YVW       | الحلال ما أحل الله في كتابه                     |

#### شكر الأربعين البَّوويَّة

|     | حرف الخاء                                      |
|-----|------------------------------------------------|
| 777 | خلق الإنسان من بني آدم على ستين وثلاثمائة مفصل |
| ٣٢٢ | خياركم في الجاهلية خياركم في الإسلام           |
|     | حرف الدال                                      |
| ۸٧  | دع ما يريبك إلى ما لا يريبك                    |
| 70. |                                                |
|     | حرف الذال                                      |
| ٦٨  | ذروني ما تركتكم                                |
|     | حرف الراء                                      |
| ٣.  | رأس الامر الإسلام                              |
|     | حرف السين                                      |
| 179 | سددوا وقاربوا                                  |
| ۸۳  | السماء قبلة الدعاء                             |
|     | حرف الصاد                                      |
| ٣٢٩ | صلاة في مسجدي هذا                              |
|     | حرف الطاء                                      |
| ۱۸۳ |                                                |
|     | حرف الفاء                                      |
| ۲۲. |                                                |
|     | حرف القاف                                      |
| 400 | <u> </u>                                       |
| 170 | 1 1 . 0                                        |
| ٣٠٧ | قم فصل رکعتین                                  |
|     | حرف الكاف                                      |
|     | كان يستعيذ من فتنة الفقر                       |
|     | كل سلامي من الناس عليه صدقة                    |
| 110 | كلمتان حبيبتان إلى الرحمن                      |

| ٣٤٥  | كن في الدنيا كأنك غريب                                                                                          |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | حرف اللام                                                                                                       |
| 704  | لقد سألت عن عظيم                                                                                                |
| 409  | لن يدخل الجنة أحد بعمله                                                                                         |
| ۲٦.  | لو أن الله عذب أهل سهاواته وأهل أرضه                                                                            |
| 717  | اللهم أحييني مسكينًا                                                                                            |
| ۸۸   | اللهم إني أحبه                                                                                                  |
| و۲۲. | اللهم إني أعوذ بك من خليل ماكر                                                                                  |
| 777  | اللهم باعد بيني وبين خطاياي                                                                                     |
|      | حرف الميم                                                                                                       |
| 777  | ما أحل الله في كتابه؛ فهو حلال                                                                                  |
| 178  | ما من امرأة تضع ثيابها في غير بيت زوجها                                                                         |
| ٣٢٩  | ما من أيام العمل الصالح فيهن أحب إلى الله                                                                       |
| 7    | ما من راع يسترعيه الله رعيه                                                                                     |
| ٦٨   | ما نهيتكم عنه؛ فاجتنبوه                                                                                         |
| ٧٦   | معاذ إمام العلماء يوم القيامة برتوة                                                                             |
| ١١٠  | من أتاكم وأمركم جميع على رجل واحد                                                                               |
| ۲۱   | من أتى عرافًا؛ فسأله عن شيء                                                                                     |
| ١٠٤  | من أحب أن يزحزح عن النار                                                                                        |
| ٤٢   | من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه                                                                                 |
| ٩٤   | من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه                                                                             |
| ۲۱   | من شرب الخمر لم تقبل له صلاة                                                                                    |
| 111  | من شهر السلاح ثم وضعه؛ فدمه هدر                                                                                 |
| ٣٣٢  | من عاد لي وليًا                                                                                                 |
| 71   | من غشنا فليس منا                                                                                                |
| ۱۱۸  | من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرًا                                                                      |
| ۳, ٦ | النال ، ح ، متر ح ، بير النال المتراك ، بير المتراك ، بير المتراك ، بير المتراك ، بير المتراك ، بيراك ، بيراك ، |

## شك الأربعين البَّوويّة

| ١١٠   | من وقع على بهيمة                                |
|-------|-------------------------------------------------|
| ١٠٤   | من يأخذ عني هؤ لاء الكلمات                      |
| 711   | <br>المؤمن القوي خير وأحب إلى الله              |
|       | حرف النون                                       |
| ۱۷۱   | عم                                              |
|       | ٢<br>نهانا رسول الله ﷺ أن نتكلف للضيف حرف الهاء |
|       | ، و رود<br>حرف الهاء                            |
| ٩     |                                                 |
| `     | هذان السمع والبصر                               |
| 718   |                                                 |
| 1 1 2 |                                                 |
|       | حرف (لا)                                        |
|       | لاتحاسدوا ولا تناجشوا                           |
|       | لا تسبوا أصحابي                                 |
|       | لا تغضب                                         |
|       | لا يا أبا ذر إني اراك ضعيفًا                    |
| 1.0   | لا يحل دم امرئ مسلم إلا بأحدى ثلاث              |
|       | لا يحل له أن يثوي عنده حتى يؤثمه                |
| 711   | لا يدخل الجنة من في قلبه مثقال ذرة من كبر       |
| ١٧٠   | لا يستقيم إيهان عبد حتى يستقيم قلبه             |
| ۱۰۸   | لا يقاد الوالد بولده                            |
| ١٠٩   | لا يقتل مسلم بكافر                              |
| ١     | لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه                     |
| ٣٥١   | لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه                     |
|       | حرف الياء                                       |
| 191   | با عبادي إني حرمت الظلم على نفسي                |



# فهرس الآثار السلفية

#### أبو سفيان

| 717   |                     | بل ضعفاؤهم               |
|-------|---------------------|--------------------------|
| 171   | ىلى كذبًا           | لولا الحياء من أن يؤثر ع |
|       | أبو موسى الأشعري    |                          |
| 171   | يًا؟                | ألا تستحي؟ ألست عرب      |
|       | جندب بن عبد الله    |                          |
| 1 • 9 | <u>ن</u>            | حد الساحر ضربة بالسي     |
|       | عبادة بن الصامت     |                          |
| 7V0   | ﻪ اﻟﺮ ﺏ             | رؤيا المؤمن كلام تكلم ب  |
|       | عبد الله بن عباس    |                          |
| 100   | بحوه                | طعام أهل الكتاب: ما ذ    |
|       | عبد اللّٰه بن مسعود |                          |
| ٩     | هر                  | ما زلنا أعزة منذ أسلم ع  |
| ٣٠٥   |                     | نهانا الله عن التجسس     |
|       | عبد الرحمن بن عوف   |                          |
| Y 1 E |                     | ابتلينا بالضراء فصبرنا   |
|       | عمر بن الخطاب       |                          |
| 101   |                     | ذاكم فتى الكهه ل         |

## شكر الأربعين البووية

#### مالك بن أنس

| ۱۸۰ | الاستواء غير مجهول |
|-----|--------------------|
|     | محمد بن سيرين      |
| 77  | إن هذا العلم دين   |



## فهرس الموضوعات

| 0   | المقدمة                                                                                       |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧   | الحديث الاول: بيان منزلة النية من الأعمال                                                     |
|     | الحديث الثاني: تعليم جبريل عَلَيْهِ السَّلَامُ الصحابة رَضَالِلَّهُ عَنْهُمُ الإسلام والإيهان |
| ۱۷  | والإحسان وأشراط الساعة بطريقة السؤال والجواب                                                  |
| ۲۸  | الحديث الثالث: مباني الإسلام وأركانه                                                          |
| ۲٤  | الحديث الرابع: مراحل خلق الإنسان في الأرحام                                                   |
| ٤٢  | الحديث الخامس: إبطال المحدثات والبدع وردها                                                    |
| ٤٩  | الحديث السادس: معالم الحلال والحرام والمشتبهات                                                |
| 00  | الحديث السابع: بيان مراتب النصيحة وأحكامها                                                    |
| ٦٣  | الحديث الثامن: الدعوة إلى التوحيد وبيان أهميته                                                |
| ٦٨  | الحديث التاسع: التكاليف الشرعية بين فعل المأمور وترك المحظور                                  |
| ٧٨  | الحديث العاشر: الرزق الحلال الطيب من أسباب قبول الدعاء وتحققه                                 |
| ۸٧  | الحديث الحادي عشر: الوقوف عند الشبهات واتقائها                                                |
| ۹ ٤ | الحديث الثاني عشر: حرص الإنسان على ما ينفعه                                                   |

## شَيْحِ الأَرْبَعِيْنِ النَّبَوَوِيَّة

| ١.    | لحديث الثالث عشر: من منازل الإيمان: محبة الخير للإخوان              |
|-------|---------------------------------------------------------------------|
| 1 • ( | لحديث الرابع عشر: ما يباح به دم المسلم                              |
| ۱١,   | لحديث الخامس عشر: بيان الآداب التي هي من خصال الإيمان الواجبة       |
| ۱۲۱   | الحديث السادس عشر: النهي عن الغضب                                   |
| ۱۳    | لحديث السابع عشر: الإحسان عام في كل شيء، ويعمّ كلّ حيّ ١            |
| ۱۳۱   | لحديث الثامن عشر: الحث على تقوى الله ومكارم الأخلاق                 |
| ١٤٨   | لحديث التاسع عشر: كلمات نافعة ووصايا جامعة                          |
| 10,   | لحديث العشرون: بيان فضل الحياء، وأنه خلق الإسلام في جميع الرسالات ١ |
| ١٦،   | لحديث الحادي والعشرون: الاستقامة هي الكرامة                         |
| 1 🗸   | الحديث الثاني والعشرون: ما يُدخل الجنة                              |
| ۱۸۱   | لحديث الثالث والعشرون: مراتب بعض الاعمال الصالحة                    |
| 19    | لحديث الرابع والعشرون: تحريم الظلم وافتقار العباد إلى الله          |
| ۲.    | لحديث الخمس والعشرون: أبواب الخير وأنواع الصدقة                     |
|       | لحديث السادس والعشرون: الصدقات التي ينبغي أن يعملها المسلم في اليوم |
| ۲۱,   | والليلة                                                             |
| ۲۲,   | لحديث السابع والعشرون: ميزان البر والإثم                            |
| 741   | لحديث الثامن والعشرون: وصايا جامعة في المنهج                        |
| 701   | لحديث التاسع والعشرون: أبواب الخير وصنائع المعروف                   |
| ۲٦.   | لحديث الثلاثون: الفرائض والمحرمات والمسكوت عنه                      |

| <b>۲ / /</b> | لحديث الحادي والثلاثون: الزهد في الدنيا                                                            |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 712          | لحديث الثاني والثلاثون: تحريم الضرر والضرار                                                        |
| ۲٩.          | لحديث الثالث والثلاثون: ميزان القضاء بين الناس في الاموال والدماء                                  |
| 798          | لحديث الرابع والثلاثون: وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وبيان مراتبه                          |
| ٣١.          | لحديث الخامس والثلاثون: من حقوق المسلم على أخيه المسلم                                             |
| ۳۱٦          | لحديث السادس والثلاثون: نعاملات إيهانية ومواقف ربانية                                              |
| ٤٢٣          | لحديث السابع والثلاثون: كتابة الحسنات والسيئات ومراتب ذلك                                          |
| ۱۳۳          | لحديث الثامن والثلاثون: أولياء الله وصفاتهم وخطورة معاداتهم                                        |
| ٣٤.          | لحديث التاسع والثلاثون: حكم الخطأ والنسان والإكراه                                                 |
| ٥٤٣          | لحديث الأربعون: قصر الأمر في الدنيا                                                                |
| ٣٥١          | لحديث الحادي والأربعون: وجوب الانقياد لما جاء به محمد عليه السيسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
|              | لحديث الثاني والأربعون: الحث على التوبة وعدم اليأس من رحمة الله،                                   |
| ٣٥٥          | وفضل التوحيد                                                                                       |
| ٣٦٢          | لفهارس                                                                                             |
| ٣٦٣          | فهرس الآيات القرآنية                                                                               |
| 419          | فهرس الأحاديث النبوية                                                                              |
| ٤ ٧٧         | فهرس الآثار السلفية                                                                                |
| ٣٧٦          | فه سه المه ضوعات                                                                                   |

